

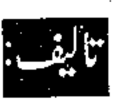
توجيئ شي المران





LE COME

# عفقا ترنسفيه توضيح شرح عقائد



عبدالناصرلطيف

مدرين جامعه رضوبه ضياءالعلوم راولينذى

ر نظامیه کتاب گھرزیبیرہ سنٹر/40اردوبازارلا ہور

# جمله حقوق بحق ناشر محفوظ هيں

| نوطنيح شرح العقائد                          | نام كتاب.        |
|---------------------------------------------|------------------|
| عبدالناصرلطيف                               | تاليف            |
| مولا نامنيرسلطان مولا نامنتقيم              | کمپوز نگ         |
| نك محمد وحبيد خان                           | پرو <b>ف</b> ریڈ |
| سليم أوسف يتر الى 9080687-0346              | بااہتمام         |
| نظاميه كتاب گھرزبيده سنٹر/40اردوبازارلا ہور | نا شر            |
| ىت دوم جنورى 2013ء                          | تاریخ اشاء       |

# ملنے کے پیتے

| اردوبازارلابور                | شبير برادرز       |
|-------------------------------|-------------------|
| واتاور بار ماركيث لاجور       | مكتبه قادرييه     |
| وا تا در بار مارکیٹ لا جور    | فضل حق پیلی کمیشر |
| دا تا در بار مار کیٹ لا جور   | مکتبه اعلی حضرت   |
| غزنی سریث اردو باز ارلا بور   | مکتبه رحمانیه     |
| غزنی ستریث ارد و باز ارلا مور | مكتبه نعمه بك سال |
| . جامعه نظاميه لا جور         | مكتبه ابل سنت     |

## بعم الله الرحس الرحيم

#### انتساب

رونق برزم علم وعرفان مصلح امت بسیدالسادات، بزار با علماء،خطباء، مدرسین و تعمین کے استادگرامی مرتبت، نازش آل رسول بسیدی ومرشدی حضرت علامہ شخ الحدیث ابوالخیر

# پیر سید حسین الدین شاه صاحب سلطان پوری

مدالله تعالى ظله العالى علينا بالعفو والعافية والعزة والصهة والوقار بأني ومبتم جامع درضوريضاء العلوم راولينذى ومريرست اعلى تظيم المدارس المسمن بإكتان \_ بالى ومريرست اعلى تظيم المدارس المسمن بإكتان \_ كام

جن کی عنایات اوران گنت شفق ق کی بدولت راقم الحروف نوک قلم کوسطح قرطاس پرلانے کے قادم قابل ہوا۔ ان کی فیض بارروحانی توجہ نے مجھ سے ہزار ہا بچیدان، دین مصطفیٰ علیہ کے خادم بناڈا لے۔ انہی کے فیض سے گلتان مہر علی (( Isle ضیاء العلوم)) کی ضیاء بناڈا لے۔ انہی کے فیض سے گلتان مہر علی (( Isle ضیاء العلوم)) کی ضیاء باشدوں سے اطراف واکناف عالم نورعلم وآگی سے چیک اٹھے ہیں۔

سیکے از وابستگان دامان ابوالخیر عبدالناصر عبداللطیف ضیبائی جامعه رضویه ضیباء العلوم راولیتدی بسسه الله الرحس الرحيب

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الانبياء وسيد المرسلين وعلى آله وصحبه ومن تبعهم باحسان الى يوم الدين \_ پینومیں ایک مگر مشہور ہے"هنر زده که ذخمه به سر کیگده بكسار به شي يعنى منرسيك كرشلف برركه دوبهي كام آجائيگار يهال بريم ممل سي

مادر علمی ' حامعدرضوریه ضیاء العلوم را ولیندی ' میں بندہ ناچیز نے زمانہ طالب، علمى مين اين آسانى كے لئے وقعظم المدارس المسست باكستان كے باتے سالد پرچد جات کی روشی میں 'شرح عقائد' کے تمام سؤالات کے جوابات لکھے جو کافی عرصہ تک ا میرے باس ہی محفوظ رہے ،فراغت کے بعد ایک طالب علم کوامتحان کی تیاری کے لئے 🖟 ا بی کا بی دی،اور بوں بیسلسلہ چل نکلاء اکثر جانبے والے طلباء امتخان کی تیاری کے لئے ؛ کا بی مستعار کیتے رہیں۔

آخرالامر بعض طلباء كرام كے مشورہ سے اس مسودہ پر نظر ثانی كرائی ، دورہ ﴿ حدیث سال اول کے طالب علم سید جاوبدعلی شاہ ہسید وسیم حسین شاہ نے نظر ثانی کی ،عمران حسین اور وحید خان نے بعض سؤ الات کا اضافہ کیا،منیرخان ،اور منتقیم صاحب نے کمپورنگ کی ،اور بوں سے کلیل آپ کے ہاتھوں میں بیچی ۔اللہ عزوجل اُن

تمام احباب كوأجرعطا فرمائے.

یہاں برایک وضاحت ضروری ہے کہ بیے کی سخلیل صرف امتحان کی تیاری کے لئے ہے مفہوم کتاب اور ماحاصل بیان کرنے کی کوشش کی گئی ہے، اس وجہ سے بیا '' شرح عقائد'' مجھنے کے لئے ایک معاون کتاب ہے۔ان شاءاللہ' شرح عقائد' آ ایک جامع عربی حاشید لکھنے کا ارادہ ہے،تمام احباب سے دعا کی درخواست ہے۔ وماتوفيقي الا بالله .وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه وسلم عبدالناصر عبداللطيف **ተተተተ** 

|  | صفحذبر        | عنوان                                                              | شار    |
|--|---------------|--------------------------------------------------------------------|--------|
|  | 29-13         | "العقائد النسفية" كرجم                                             |        |
|  | 30            | سوال: العقائد كے مصنف كانام تحريركرين شرح عقائد كے                 | 1      |
|  |               | مصنف کی حالات زندگی علمی خدمات ان کی تصانیف اورشرح                 |        |
|  | · .           | عقائد پرمضمون تحریر کریں؟                                          | #<br>- |
|  | 33            | سوال: احكام شرعيه اوركيفيت العمل سے كيامراد بي؟ اول                | 2      |
|  | •             | كوفرعية عمليه اور ثاني كواصليه اعتقاديه كيول كہتے ہيں؟علم          |        |
|  |               | الشرائع والاحكام اورعلم التوحيد والصفات ميس سے ہراكك كى            |        |
|  |               | تعریف اور وجه شمیه کھیں۔                                           |        |
|  | 35            | سهال: علم كلام سے كيامراد ہے؟ كلام، فقداور اصول فقد                | 3      |
|  | ·<br>·        | میں کیا فرق ہے۔اس کی تدوین کی ضرورت کیوں پیش ہوئی                  |        |
|  |               | ؟ متقدمین ومتاخرین کے علم کلام میں کیا فرق ہے؟ وجہ تسمیہ           | 1      |
|  | •             | بالكلام كيا ہے؟                                                    |        |
|  | . 38          | <b>سوال:</b> علم كلام برسلف صالحين كي تنقيد كاجائزه اورعلم كلام كي | 4      |
|  |               | اہمیت وضر ورت پرنوٹ کھیں۔                                          |        |
|  | 40            | سوال: مغزله کی وجهشمیه وعقائد معنزله کے اصول خمسه کیا              | 5      |
|  | · · · · · - · | ہیں، وہ اپنے آپ کوکیا کہتے ہیں؟                                    |        |
|  | 45            | <b>سوال: مختلف اسلامی فرقول کامخضر تعارف لکھیں۔</b>                | 6      |
|  | t             | أخوارج، شيعة، ملاحده_يا_باطنيه، مرجئه،                             |        |
|  | 50            | جهميه (عناديه، عنديه، لا أدريه، سو فسطائيه سوال                    |        |
|  | - '           | نمبر9 میں ویکھیں)                                                  |        |

| انسنسا |       |                                                           |    |
|--------|-------|-----------------------------------------------------------|----|
|        | 50    | سوال: اشاعره اور ماتريديك باركيس آپ كياجات                | 7  |
|        |       | ہیں؟ مختصر تاریخ اور مشہور شخصیات کون ہیں؟ شیخ ابوالحسن   |    |
|        | •     | اشعری اور جبائی کے درمیاں مناظرہ کی تفصیل کیا ہے؟۔        |    |
|        | 59    | سوال: اشاعره اور ماتریدید کے درمیان مختلف فید مسائل کیا   | ,8 |
|        |       | بين؟_                                                     |    |
|        | 64    | سوال: "قال أهل الحق حقائق الأشياء ثابتة                   | 9  |
|        |       | والحكم بها متحقق خلافا للسو فسطائية". وهو                 |    |
|        |       | (أى الحق) الحكم المطابق للواقع حقيقة،                     |    |
|        |       | ماهیه، هویهٔ می کیافرق ہے؟ صدق وق میں کیافرق ہے؟          |    |
|        |       | ان میں کیانبت ہے؟۔عندیسه، عندیسه، لا ادریسه، مو           |    |
|        |       | فسطائيكون بين ؟ وجد تسميه كياب؟ "حقائق الأشياء ثابتة"     |    |
|        |       | كامفهوم بنمآ ہے "الأمور الثابتة ثابتة" بينا جائز ہے، سؤال |    |
| -      |       | وجواب کی وضاحت کریں۔                                      | ·  |
|        | 68    | سهال: اسباب علم برنوث تكهيس بخبر صاوق كي تتني قسمين       | 10 |
|        |       | ہیں؟ تعریف وظلم بیان کریں جبرصادق علم ضروری کی موجب       |    |
|        |       | ہے یا استدلال کی یا دونوں کی وضاحت کریں؟                  |    |
|        | 72    | سوال: الهام كاتعريف كرير -كياالهام أسباب علم -            | 11 |
|        |       | <u> </u>                                                  |    |
|        | 73    | سوال: "العالم بجميع اجزائه محدث" ك                        | 12 |
|        |       | وضاحت کریں۔                                               |    |
|        | 74    | سوال: أعيان وأعراض كيابين؟ بيحادث بين ياقد يم؟-           | 13 |
| -      | 10.00 |                                                           |    |

| کی توقیح کریں۔                                                | 15                               |
|---------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| سؤال: (والمحدث للعالم هو الله تعالى) عبارت 78<br>كيوضيح كرين_ | ·                                |
| کی توضیح کریں۔                                                | ·                                |
| کی توضیح کریں۔                                                |                                  |
|                                                               |                                  |
| <b>سوال</b> : تشکسل کے بطلان کی مشہوردلیل (بسر هان 79         | 16                               |
| تطبيق) ذكركرين؟                                               |                                  |
| <b>سؤال</b> : "الواحد يعنى ان صانع العالم واحد و لا 80        | 17                               |
| يمكن أن يصدق مفهوم وأجب الوجود الاعلى                         |                                  |
| ذات واحدة والمشهور في ذلك بين المتكلمين                       |                                  |
| برهان التمانع المشار اليه بقوله تعالى لوكان                   |                                  |
| فيه ما آلهة الاالله لفسدتا" عبارت كاترجمه وتشريح              |                                  |
| کریں۔ برھان تمانع کیاہے۔کلمہ (لو) کامقتضی نیہ ہے کہ           |                                  |
| ماضى ميں امر ثانی بسبب انتفاء اول کے متفی ہے، لہذا ''نسب      |                                  |
| كسان فيهما" سے ماضى ميں تعدد الهدى في ثابت ہوئى ندكه          |                                  |
| مطلق-جوابتحریرکریں۔                                           |                                  |
| <b>سؤال:</b> "ولا ينخرج من علمه وقدرته شيء 82                 | 18                               |
| وعامة المعتزلة: انه لا يتصور على نفس مقدور                    | . /<br>                          |
| السعبد" -الله تعالى كے علم وقدرت پرایک نوٹ تکھیں اوراس        | 2 -                              |
| میں کس کا کیا نم ہب ہے؟                                       |                                  |
|                                                               | 19                               |
| ذات بين ياغير؟ كراميه معتزله ، فلاسفه ، كاموقف بالدلائل تحرير |                                  |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\                        | 1 / v<br>1 / v<br>2 / v<br>2 / v |

|   | 87                                    | سے وال: اللہ تعالی کی صفات ثبوتنیا ورسلبیہ پرایک نوٹ<br>لکھیں۔ | 20  |
|---|---------------------------------------|----------------------------------------------------------------|-----|
|   | 89                                    | سوال: صفات سلبیه کون کونی بین، برایک کی مختفرتشرت              | 21  |
|   |                                       | کریں۔                                                          |     |
| 1 |                                       | ليسس بعرض، ولا جسم، ولا جوهر، ولا مصور،                        |     |
|   |                                       | ولامـحـدود، ولا مـعـدود(اقسـسام وحدث)،                         |     |
|   |                                       | ولامتب عسض ولا متسجس ولا متنساه، ولايسوصف                      |     |
| . |                                       | بالماهية، ولايوصف بالكيفية، ولا يجرى عليه                      |     |
|   |                                       | رمان، ولا يشبهه شيء، وهي لا هو ولا غيره.                       |     |
|   | 94                                    | سوال: (وهي لا هو ولا غيره) پراشكال اوراسكا جواب                | 22  |
|   |                                       | سۇال: (والتكوين صفة لله تعالى ازليةوهو                         |     |
|   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | غيس المكون عندنا) ككوين كالمعنى كييس بعض في كهاكه              |     |
|   |                                       | يصفت ازلينيس، انكاجواب كياب؟ (وهو غير المكون                   |     |
|   |                                       | عندنا) میں عندنا کی قید کا کیا فائدہ ہے؟                       |     |
|   | 98                                    | سوال: كياالله عزوجل كي صفات مين تغيير ممكن ہے؟                 | 24  |
|   | 99                                    | سے ال: قرآن کی تعریف کریں مخلوق ہے یا غیر خلوق                 | 25  |
|   |                                       | وونوں نداهب كي تفصيل بيان كريں ،اختلاف كامدار كس بات           |     |
|   |                                       | رے؟ خرصب حق کے دلائل بیان کریں۔                                |     |
|   | 102                                   | سے وال: رؤیت باری تعالی کے بارے بیں اہلی ق کا                  | 26  |
|   |                                       | نه هب، دلائل عقليه ونقليه اوراس پروارداعتر اضات كاجواب         |     |
|   |                                       | محريري؟                                                        | 1 3 |
|   |                                       |                                                                |     |

|       |                                       | الكرابة فين المراجع ال |      |
|-------|---------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|       | 105                                   | سے وال: بندوں کے افعال کا خالق اللہ تعالی ہے یا بندہ؟                                                          | 27   |
|       |                                       | اختلاف ومذاہب بیان کریں۔                                                                                       |      |
|       | 108                                   | ســــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                          | 28   |
|       | , <u> </u>                            | اشاعره)اورمعتزله کے مذاهب بیان کریں؟                                                                           |      |
|       | 108                                   | سينوال: استطاعت مع الفعل ہوگی یا قبل الفعل؟ معتزله                                                             | 29   |
|       |                                       | كاختلاف قلم بندكرين؟                                                                                           |      |
|       | 110                                   | ســــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                          | 30   |
|       |                                       | کریں۔                                                                                                          |      |
|       | 112                                   | سوال: "المقتول ميت بأجله أي الوقت المقدر                                                                       | 31   |
|       |                                       | لموتة لا كما زعم بعض المعتزلة من أن الله تعالى                                                                 |      |
|       |                                       | قد قطع عليه الأجل" ، ترجمه كريس ، مقتول كي أجل ميس                                                             |      |
|       |                                       | اہل سنت ومعتزلہ میں کیااختلاف ہے؟                                                                              |      |
|       | 114                                   | سوال: مقتول کی موت کاخالق الله تعالی ہے یا قاتل؟ اس                                                            | 32   |
|       |                                       | طرح بقيه "متولدات "مين اہلسنت اور معتزله كاكيا اختلاف                                                          |      |
|       |                                       | <u> -</u>                                                                                                      |      |
| <br>! | 116                                   | سوال: رزق کی تعریف سیجئے۔ حرام کے رزق ہونے کے                                                                  | 33   |
|       |                                       | ہارے میں اہل سنت اور معتز لہ کے درمیان کیا اختلاف ہے؟<br>ک                                                     |      |
|       |                                       | دلائل سے داخے کریں۔ ساتھ "و کسل یستوف ہی رزق<br>انگانی کا مند کا مند کا منابعہ است                             |      |
|       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | نفسه" کی وضاحت کرین۔                                                                                           | 2.4  |
|       | 118                                   | سوال: هدایت اور ضلالت کی تفسیر میں اشاعرہ اور معتزلہ کا<br>اختلاف مع ولائل تحریر کریں۔                         | . 34 |
|       | <del></del>                           | 623                                                                                                            | 25   |
|       | 120                                   | سوال: الله ير اصلح للعباد" واجب بيانيس؟                                                                        | JJ   |

| 121    | سوال: عذاب قبر مين اهلسنت كامسلك بمعتز له اور روافض                | <b>-</b> 36 |
|--------|--------------------------------------------------------------------|-------------|
|        | کے نظریے کی وضاحت اور ان کے اعتراض بمع وجوہ کے تحریر               | ·           |
| -<br>L | کریں؟                                                              |             |
| 124    | سوال: "والسعث حق" بعث كاتعريف اوراس كي تق                          | 37          |
|        | ہونے کے متعلق اختلاف مع دلائل ذکر کریں۔                            |             |
| 125    | سوال: "والوزن حق" ميزان كي تعريف بمعتزله كاوزن                     | 38          |
|        | اعمال پراعتراض مع جواب قلم بند کریں۔                               |             |
| 126    | سوال :"والسؤال حق والحوض حق" قيامت                                 | 39          |
|        | والے دن سوال کیے جانے اور حوض کے حق پر دلائل ذکر کریں؟             |             |
| 128    | سوال: "الصراط حق" كاروشى بين صراط كيارك                            | 40          |
|        | میں وضاحت کریں کیاا نبیاء کرام کھَلیکٹیائے سے گزرنا ہوگامعتز لہ کا | <b>,</b>    |
|        | اعتراض اوراس کا جواب بھی تحریر کریں؟                               |             |
| 129    | سهال: جنت اور دوزخ كم تعلق اهلسدت اور فلاسفه كا                    | 41          |
|        | اختلاف تکھیں۔اور کیا جنت اور دوزخ کو پیدا کیا جاچکا ہے یا          |             |
|        | نهیں؟                                                              |             |
| 130    | سوال: كبيره كناه كتخ بين؟ مرتكب كبيره كے بارے ميں                  | 42          |
|        | اہل سنت ،معنز لہ اور خوارج کا کیا موقف ہے؟ دلاکل کے ساتھ           |             |
|        | بیان کریں۔                                                         |             |
| 134    | سوال: صغائر و كمائر كى مغفرت مين اللسنت، اور معتزله كا             | 43          |
|        | موقف بیان کریں۔ کیامر تکب کبیرہ مخلد فی النار ہوگا؟۔               |             |
| 137    | سوال: شفاعت كن لوكول كے لئے ہے؟ معتزل شفاعت                        | 44          |
| 5.7%   | كن لوكوں كے لئے ثابت كرتے ہيں؟ ايك اہم نوث                         |             |

βİ

|   |        |                                                              |              | 7                   |
|---|--------|--------------------------------------------------------------|--------------|---------------------|
|   | 139    | ســــــــــــــــــــــــــــــــــــ                        | 45           |                     |
| ; |        | میں کی بیشی ہوتی ہے یانہیں دلائل سے واضح کریں؟               |              |                     |
|   | 143    | <b>سوال:</b> ایمان اور اسلام میں فرق ہے یائبیں؟ قرآن و       |              |                     |
|   | ·      | ۔<br>تعدیث کے دلائل سے واضح کریں۔                            |              |                     |
|   | 145    | سوال: "وفي ارسال الرسل حكمة" ارسال رسل                       | 47           |                     |
|   | ·<br>} | میں کیا حکمت ہے؟ انبیاء کرام کی تعداد کتنی ہے؟               | · ·          | 4                   |
|   | 149    | سوال: "والسملائكة عبداد الله" فرشة كون                       | 48           |                     |
|   | · ·    | بیں؟ شرح عقا ئد کی روشی میں وضاحت کریں۔                      |              |                     |
|   | 151    | سهال: معراج بيداري مين بهوني ياخواب مين؟ قائلين              | 49           |                     |
|   |        | معراج (فی الیقظة) اورعدم قائلین کے دلائل بیان کریں۔          |              |                     |
|   | 154    | <b>سؤال</b> : مجزات وكرامات يرشرح عقائد كى روشى ميں ايك      | 50           |                     |
|   |        | نوٹ کھیں۔                                                    |              |                     |
| K | 157    | <b>سوال</b> : خلفاء کی فضیلت اور ترتیب خلافت برنوط میکھیں۔   | 51           | -                   |
|   | 160    | سؤال: (والمسلمون لا بدلهم من امام) امامت                     | 52           |                     |
|   |        | كبرى كى تعريف وشرائط بيان كريں ، كياعورت سربراه حكومت        |              |                     |
|   |        | بن سلتی ہے؟۔                                                 | <del>┃</del> |                     |
|   | 162    | <b>سؤال</b> : "تجوز الصلوة خلف كل بر و فاجر لقوله            | 53           | 3                   |
|   |        | عليه السلام: "صلوا حلف كل بر وفاجر"، ولأن                    |              |                     |
|   |        | علماء إلأمة كانو يصلون خلف الفسقة وأهل                       |              |                     |
|   |        | الهواء والسدع من غير نكير". ترجمه كري اوراس كو               |              |                     |
|   |        | منظرر کھ کر بتائیں کہ دیگر فرق اسلام کے پیچھے نماز ہے تع کیا | -3,          | 1.3<br>  2<br>  - 2 |
|   |        | جائے گایا نہیں؟                                              |              |                     |
|   | •      |                                                              |              |                     |

**ት** ተ

(1): قَالَ أَهُلُ الْحَقِّ : حَقَائقُ الأشيسًاء ثَابِتُ، والعِلْمُ بِها متحقيق خلافا للسوفسطائية (2): وأسسبَابُ العِسلُمِ للنحَلْقِ ثَلاثَةٌ البَحَوَاسُ السَّلِيمَةُ، وَالبَحْبَرُ الصَّادِقُ، وَ الْعَقْلُ.

(3): فالحَوَاسُّ خَمْسُ: السَّمْعُ، والبَصَـرُ، والشَّـمُّ، واللُّمْسُ، وبكُلُّ حَاسَّةٍ مِنهَا يُوقَفُ عَلَى مَا وُضِعَتْ هِي لَهُ. (4): والنَحبرُ الصَّادِقُ عُسلُم نُوعَين أَحَدهمَا النَّحِيرُ المُستُواتِر، وهو النحبرُ الشابتُ تعسلسي ألسنة قوم لا يُتصور تُواطَّؤُهُم، عَـلَى الكَّذِب، وَهُوَ مُوجبُ للعِلْم الضّروري، كالعِلْم بالمُلُوكِ الخَالِيَةِ في الأذمسنة التمساضية والبكلذان النائية

(1): اہل حق کے نزویک تمام اُشیاء کی حقیقتیں ٹابت ہیں اوران (حقیقتوں) کاعلم متحقق (ومعلوم)ہے۔ سوفسطائیہ کے خلاف ( کہ وہ حقائق الأشیاء کے منکر

(2): مخلوق کے لئے علم (حاصل کرنے) کے اسباب تین ہیں۔ 🖈 صیح حواس۔ ئي: سچىخبر-ئين: عقل\_

(3): حواس بانتج بين ليعني: سننيه، د سيميني، سونگھنے، چکھنے، چھونے کی حس۔ ان میں سے ہرایک کے ساتھ اس چیز کی معرفت موگی جس کے لئے اس (حاسہ) کوخاص کیا گیاہ۔(مثلاآ تکھ کود کھنے کے لئے خاص کیا گیا ہے، کسی اور حاسہ سے دیکھناممکن

(4): کچی خبر دونتم پر ہے۔ایک خبر متواتر: وہ خرجوقوم كى زبانول يهصادق ہواور دو قوم بلحاظ تعداد اتني ہو كہ عقلا ان كا حجوث ير اتفاق محال ہو۔اور اس ہے" علم ضروری خاصل ہوتاہے، جیسے ماضی میں گزرے موسئ بادشامول كى خبر، اور اسى طرح دور دراز جگہوں کی خبر۔مثلا: مکدموجود۔۔۔ رن : دوسری فتم : خبر رسول جومجزه سے مؤید ہو، اس سے معلم استدلالی " حاصل ہوتا ہے۔اور جوعلم خررسول سے حاصل ہوتا ہے ریشیقن وثبات میں علم ضروری کے مثابہے۔

(5): والنوع الثاني :جبر الرسول المؤيد بالمعجزة، وهو يوجب العلم الاستدلالي، والعلم الثابت به يضاهي العلم الثابت بالضرورة في التيقن والثبات.

(6): عقل بھی علم کے لئے سبب ہے۔ عقل ے بداہمة (لینی فکر کے بغیر) عاصل ہونے والاعلم ضروري موتاب مثلان ال بات كاعلم كركل جزوب بزاہوتا ہے۔

(6): وأما العقل فهو سبب للعلم أيضاً، وما ثبت منه بالبديهة فهو ضرورى، كالعلم ا بان كل شيء أعظم من جزئه.

(7): اورجومم (عقل سے)استدلال کے ذر بعدهاصل موده اكتسافي موتاب- (7): وما ثبت بالاستدلال فهو اكتسابي.

(8): الل حق كيزوك الهام علم ومعرفت ے لئے سب نہیں۔(تنصیل کے لئے سؤال نمبر 10 ديكييں)۔

والإلهام ليسس من أسبياب المعرفة بصحة الشيء عند أهل الحق.

(9): كائات اوركائات كابرجز معادث ہے۔اس لئے کہ کا تنات اُعیان واعراض يرمشمل براعيان وه جيزي بي جوخود قائم ہوں۔ يجربهمركب بو تكي (مثلا جانور، پيمر، ديوار

والعاكم بجميع أجزائه مُسخسدَث؛ إذ هسو أعيسان وأعراض، فالأعيان ما له قيام م بداته، وهو إما مركب، أو غير وغیرہ)یامرکب نہ ہوئے، مثلا جو ہر،اور یہ

وہ جزء ہے جس کی تقبیم نہیں ہوتی ۔اورعرض

وہ ہے جوخود قائم نہ ہو (غیر کے ساتھ قائم
ہو)۔ بیر (اعراض) اُجسام وجواہر میں
موجود ہوتے ہیں۔ مثلا رنگ،
موجود ہوتے ہیں۔ مثلا رنگ،
کون (اجماع، افتراق، حرکت، سکون)،
ذا گفتہ،خوشبویا بد ہو۔

(10): كائنات كو وجود ميس لاتے والي ذات الله عزوجل کی ہے۔جو کہ ایک ہے، قديم ہے، زندہ ہے، قادر ہے، جانے والا ہے، سننے، دیکھنے، حیاہے، ارادہ کرنے والا ہے۔ نہ وش ہے، نہ جو ہرہے، نه صورت والا ہے، نداس کی کوئی حد ہے، نہ اس کا کوئی شارہے، نداس کا کوئی فکڑاہے، ند اس کی کوئی جزء ہے، نہاس کی کوئی انہاء ہے، نہوہ کسی ماہیت کے ساتھ متصف ہے، ندوه کسی کیفیت کے ساتھ متصف ہے، ندوہ مسى مكان ميس بين المانه جاري ہے، کوئی بھی چیز اس کے مشابہ بین۔اس کے علم وقدرت سے کوئی بھی چیز باہر نہیں۔ (لیعن ہر چیز کو جانبے والا ہے، اور ہرشی ء پر قدرت رکھنے والا ہے)۔ (11):وه (زات پاک) ازل سے اپنی

مركب، كالجوهر، وهو الجزء الـذي لا يتـجزأ. والعرض ما لا يسقوم بىذاتسە، ويسحىدت فىي الأجسام والجواهر، كالألوان والأكوان والطعوم والروائح. (10): والمتحدث للعالم هو الله تعالى، الواحد، القديم، الحي، القادر، العليم، السميع، البصير، الشائى، المريد، ليس بعرض، ولا جسم، ولا جوهر، ولا مسصور، ولا مسجدود، ولا مسعسدود، ولا متبسعسض، ولا متجزء، ولا متناه، ولا يوصف بسالساهية، ولا بالكيفية، ولا يسمكن في مكان، ولا يجري عليه زمان، ولا يشبهه شيء، ولايسخرج عن عبلمه وقدرته

(11): وله صفات أزلية قائمة

بذاته، وهي لا هو ولا غيره.

(12): وهي العلم، والقدرة،

] والحيدة، والقوة، والسمع، [ والبصر، والإرادة، والمشيئة،

والـفـعل، والتخليق، والترزيق،

والكلام.

(13): وهـو متكلّم بكلام هو

مـفة له، أزلية، ليس من جنس

السحروف والأصوات، وهو

ا صفة منافية للسكوت والآفة،

والله تعالى متكلم بها آمر ناه

(14): والقرآن كلام الله

تعالى غيسر منحلوق، وهو

مكتوب في مصاحفنا، محفوظً فى قىلوبىنا، مىقروء بالسنتنا،

مسموع بآذاننا، غير حال فيها.

[ (15): والتكوين صفة لله

صفات کے ساتھ متصف ہے۔ اور وہ

صفات نداس کی عین ہیں ، ندغیر۔ ( 2 1): وه (صفات) کیه بین: علم ا

قدرت، حیات، قوت، شمع، بهر،اراده،

مشهب (حامت)، فعل، مخلیق، ترزیق،

(13): الله عزوجل متكلم ہے۔ آور الله كي

صفت کلام ازل ہے(بین ہمیشہ سے ہے)۔ (لیکن کلام انسانی کی طرح) اللہ کا

كلام حروف اورآ واز مع مركب تبين الله

کی صفت کلام سکوت اور آفت کے منافی ہے۔اللہ عزوجل اس كلام كے ساتھ متكلم إ

ہے، (ای کلام کے ساتھ) تھم دینے

والامنع فرمانے ولا بخبرد ہے والا ہے۔

(14): قرآن الله عزوجل كا كلام ب، مخلوق نہیں ( کہ مخلوق حادث ہے اور اللہ

حوادث کے ساتھ متصف تہیں)۔قرآن

مصاحف میں لکھا ہوا، ہمارے دلول میں محقوظ، بهاري زبانول ير يرها جانے

والاءكانول سے مناكى دسينے والاہم-

(ليكن ) أن سب مين حلول كرنے والا

(15): كوين (بيدا فرمانا) الله عزوجل كي

Marfat.com

تعالى أزلية، وهو تكوينه تعالى للعالم ولكل جزء من أجزائه لا في الأزل، بل لوقت وجوده على حسب علمه وإرادته.

(16):وهمو غيسر المكون

عندنا

(17): والإرادة صفة لله تعالى أزلية قائمة بذاته.

(18): ورؤية الله تعالى جائزة فى العقل واجبة بالنقل، ورك الدليل السمعى بإيجاب رؤية الدليل السمعى بإيجاب رؤية المؤمنين الله تعالى فى دار الآخرة، فيرى لا فى مكان ولا على جهة من مقابلة ولا اتصال شعاع ولا ثبوت مسافة بين شعاع ولا ثبوت مسافة بين

(19): والله تعالى خالق الأفعال السعباد كالها، من الكفر والإيمان والطاعة والعصيان،

الرائي وبين الله تعالى.

اُزلی صفت ہے۔ اور وہ اللہ عزوجل کا کا سُنات اور کا سُنات کی ہر جزء کا پیدا فرمانا ہے۔ رگر) اُزل میں نہیں، بلکہ اللہ عزوجل کے علم وارادہ کے مطابق اس (چیز) کے مناسب وفت پر (پیدا فرمانا)۔ (چیز) کے مناسب وفت پر (پیدا فرمانا)۔ (16): اور وہ (تکوین) پیدا کی ہوئی چیز کا

(16): اوروہ (تکوین) پیدا کی ہوئی چیز کا غیر ہے۔جمارے (ماتریدیہ کے)

رريب-(17): اوراراده بھی اللّٰدعز وجل کی صفت

ہے، اُزلی ہے، اور اللہ عزوجل کی ذات کے

ساتھ قائم ہے۔

(18) الله عزوجل كود يكمنا عقلا جائز، اور نقلا ثابت ہے۔ دليل سمعى (شارع ہے في بعولى دليل الله عن (شارع ہے في بولى دليل) ميں آيا ہے كه آخرت ميں مؤمنين الله عزوجل كے ديدار ہے مشرف موسنين الله عزوجل كے ديدار ہوگا۔ موسئے۔ پس الله عزوجل كا ديدار ہوگا۔ مكان، آمنے سامنے كى جہت، ديكھنے والے مكان، آمنے سامنے كى جہت، ديكھنے والے اور دكھاكى دينے والے كے درميان اور دكھاكى دينے والے كے درميان شعاع، دورى، (سب ہے ) مبراء

(19): الله عزوجل بندوں کے تمام افعال کا پیدا فرمانے والا ہے۔ (جاہے وہ) کفر ہو،ایمان، طاعت، یا عصیان ہو۔ اور بیر

ہوکر۔(انشاءاللہ)

وهی کلها بارادته ومشیئته وحکمه وقضیته وتقدیره

(20):وللعباد أفعال اختيارية

يثابون بها ويعاقبون عليها.

(21): والحسن منها برضاء

الله تعالى، والقبيح منها ليس

ا برضاه.

(22): والاستطاعة مع

الفعل، وهي حقيقة القدرة التي

يكون بها الفعل، ويقع هذا

الاسم عبلسي سلامة الأسباب

والآلات والبجوارح، وصحة

التكليف تعتمدهد

الاستطاعة.

(23): ولا يكلف العبد لما

ليس في وسعه.

(24): وما يوجد من الألم في

المضروب عقيب ضرب

إنسان، والانكسار في الزجاج

تمام الله عزوجل کے ارادہ، مشیعت، تھم، قضاء اور تقدیرے ہیں۔
( 20): بندوں کے اُفعال (ان کے ) افتیار میں ہیں۔ افتیار میں ہیں۔ (ایجھے) اعمال پر ثواب۔ اور (برے) اعمال پر عقاب

دیئے جاتے ہیں۔ (21): ان میں ایتھے اعمال اللہ عزوجل کی رضا کے ساتھ ہیں۔اور برے پراللہ کی رضا مہیں۔

(22): اعمال کی طاقت فعل کے ساتھ ہوتی ہے۔ (اس ہے مراد) وہ طاقت ہے جس سے فعل وجود میں آتا ہے۔ یہ (استطاعت کا) نام اسباب،آلات اور جوارح کی سلامتی پر بھی ہی ہے۔ اور نکلیف ای (آخری) استطاعت کی وجہ ہے ہی ہے۔ (یعنی اسباب،آلات اور جوارح کی سلامتی پر انسان کو مکلف بنایا گیاہے۔) کی سلامتی پر انسان کو مکلف بنایا گیاہے۔)

(23): جو چیز انسان کی طاقت سے باہر ہو، انسان کواس کا مکلف جیس بنایا گیا۔
(24): (بدن) معنروب میں مارے جانے کے بعد درد، کسی انسان کا آئینہ توڑ نے کے بعد آئینہ کا ٹوٹ جانا، اور اس

کے مشابہ چیزیں بھی اللہ عزوجل کی تخلیق سے ہیں۔ ان کے پیدا کرنے میں بندہ (فاعل) کی کوئی صنعت نہیں۔

عقيب كسر إنسان، وما أشبهه، كل ذلك محلوق لله تعالى، لا صنع للعبد فى تخلقه

(25): والمقتول ميت بأجله، والأجل واحد.

(26): والحرام رزق، وكلَّ يستوفى رزق نفسه حلالاً كان أو حراها، ولا يتصور أن لا يأكل إنسان رزقه أو يأكل رزق غيره.

(27): والله تعالى يضل من يشاء ويهدى من يشاء

(28): وما هو الأصلح للعبد فليس ذلك بواجب على الله تعالى.

(29): وعسداب السقبر للكافرين ولبعض عصاة

(25) مقتول این اُجل برمرتا ہے (قاتل نے اس کی اُجل منقطع بھی نہیں کی اور نہاس کی موت تخلیق کی ہے )، اور اُجل (مرنے کاونت) ایک ہے۔

(26): حرام بھی رزق ہے۔ اور ہر بندہ اپنا رزق ہے۔ اور ہر بندہ اپنا رزق ہے وہ طلال (طریقے) سے ہو، چاہے حرام (طریقے) سے۔ اور بیہ بات متصور ہی نہیں کہ انسان اپنارزق نہ کھا کے۔ (دانہ پانی کے متم ، توموت کما ہے۔ (دانہ پانی ختم ، توموت کما ہے)۔

(27) الله عزوجل جسے جائے گمراہی میں مبتلا کردے اور جسے جاہے ہدایت عطا فرمادے۔

(28) جوکام بندے کے لئے اچھا ہواللہ عزوجل پراسکا کرناضروری نہیں۔(لیعنی جو کام بندے کے لئے اچھے ہوں، اللہ وہی کرے پیضروری نہیں)۔

(29): عذاب قبر کا فروں اور بعض گناہ گار مؤمنین کے لئے تابت اور حق ہے۔ (ای

المؤمنين، وتنعيم أهل الطاعة في القبر بما يعلمه الله تعالى ويريده، وسؤال منكر ونكير ثابت بالدلائل السمعية.

(30): والبعث حق، والوزن حق، والكتاب حق، والسؤال حق، والحوض حق، والصراط حق، والنار حق، والنار حق، وهمما مخلوقتان موجودتان باقيتان، لا تنفنيان ولا ينفنى أهلهما.

(31): والكبيسرة الاتحرج العبد المؤمن من الإيمان، والا تدخله في الكفر.

(32): والسلسه لا يسغفر أن يشسرك بسه، ويسغفر ما دون ذلك لمن يشاء من الصغائر والكبائر.

(33): وينجوز العقاب على

طرح) قبر میں اہل طاعت کو انعامات سے نواز اجانا (حق ہے) جو اللہ عزوجل کے علم میں ہے، اور جیسے اللہ عزوجل چاہے۔ (قبر) میں منکر نکیر کا (بندے ہے) سؤال کرنا ولائل سمعیہ سے تابت ہے۔

(30): (قبروں سے) اٹھایا جانا، (اعمال کا) وزن، نامہ اعمال (دیا جانا)، (قیامت کے دن) سؤال، حوض (تمام انبیاء کرام کا الگ الگ حوض ہوگا)، بل صراط، جنت، دوزخ، (بیہ تمام) حق اور ثابت بیں۔ (جنت ودوزخ) بیدا کئے مجئے بیں، موجود ہیں، ہمیشہ باتی ہیں، نہ یہ خودفنا ہوئے اور نہی ان میں رہنے والے۔

(31): گناه كبيره مؤمن بندے كوايمان سے خارج نبيس كرتا ، اور نه اسے كفر ميل داخل كرتا ہے۔

(32): الله عزوجل بيه معاف جيس فرما تاكه اس كرساته كى كوشريك بنايا جائے اس كے علاوہ جس كے لئے جاہے اس كے كناه معاف فرما دے، جاہے وہ صغيرہ ہول يا كبيره۔

(33) كناه صغيره برعقاب، اوركناه كبيره

ے عفوہ درگز رجائز ہے۔ جب کہ ان کو حلال نہ مجھیں۔ گناہ کوحلال سمجھنا کفرہے۔

الصغيرة، والعفو عن الكبيرة إذا لم تكن عن استحلال، والاستحلال كفر.

(34): رسولوں اور اچھے بندوں کا اہل کہائر کے حق میں شفاعت کرنا ٹابت

(34): والشفاعة ثابتة للرسل والأخيار في حق أهل الكبائر.

(35): گناہ کبیرہ کے مرتکب مؤمنین جہنم میں ہمیشہبیں رہنگے۔ (35): وأهل الكبائر من المؤمنين لا يخلدون في النار.

(36): ایمان نام ہے اللہ عزوجل کی طرف سے لائے ہوئے کی تصدیق،اور اس پراقرار کا۔(یعنی دونوں باتیں ضروری

(36): والإيمان هو التصديق

ں پر اسر اردہ ۔ ر سی دونوں یا یں سرورہ ں)۔ بسما جاء به من عند الله تعالى والإقرار به

(37): اکمال میں کی بیشی ہوتی رہتی ۔ ۔ ۔ مگر ایمان میں کی بیشی نہیں ہوتی۔ (تصدیق واقر ارمیں کی بیشی ممکن ہی نہیں۔ اور ارمیں کی بیشی ممکن ہی نہیں۔ اس ایمان توی میاضعیف ہوسکتا ہے ۔ (38): ایمان اور اسلام ایک ہی ہیں۔

(37): فأما الأعمال فهى تتزايد في نفسها، والإيمان لا يزيد ولا ينقص.

(39): بندہ جب تقدیق واقرار کرلے تو اس کے لئے جائز ہے کہوہ یوں کے 'میں سچا مؤمن ہول'' لیکن یول نہیں کہدسکتا ''اگراللدنے جاہاتو میں مؤمن ہول'۔ (38): والإيسمان والإسلام

(39): وإذا وجد من العبد التصاديق والإقرار صح له أن يقول: أنا مؤمن حقاً، ولا ينبغي أن يقول: أنا مؤمن إن شاء الله.

(40): خوش بخت انسان بھی بد بخت بوجا تا ہے۔ اور بد بخت بھی خوش بخت بن جوجا تا ہے۔ یہ تبدیلی سعادت اور شقاوت میں ہے۔ اسعاد، اشقاء (سعید بنانا، شقی بنانا) میں کوئی تغیر نبیں۔ کیونکہ بیاللہ عز وجل کی ذات کی صفات ہیں۔ اور اللہ عز وجل کی ذات اور صفات میں کوئی تغیر نبیں۔

(41): (بندوں کی طرف) رسولوں کے سیجے میں حکمت ہے۔ اللہ عزوجل نے بندوں میں سے رسول بندوں میں سے رسول مبعوث فرمائے۔ جو بشارتیں دینے والے، ور دین ودنیامیں بندے جن احکام کے مختاج تھے وہ بیان کرنے والے۔

(42): الله عزوجل نے ان ( اُنبیاء ) کو ایسے مجزات کے ساتھ قوت عطا کی جو عادت کوتوڑنے والے تھے۔

(43): أنبياء مين أول آدم عليه السلام بين \_ اور آخرى محمد علي مين بين \_ بعض احاديث مين ان كي تعداد بهي روايت كي في

مربہتر ریہ ہے کہ کوئی خاص عدد عین نہ کیا

(40): والسعيدقديشقي، والشقى قىدىسىعىد، والتغيير يكون على السعادة والشقاوة دون الإسعاد والإشقاء، وهما منن صفات الله تعالى، ولا تغير على الله تعالى و لا على صفاته. (41): وفيي إرسال الرسل حكمة، وقد أرسل الله رسلا من البشر إلى البشر مبشرين ومنذرين ومبينين للناس ما يمحتاجون إليه من أمور الدنيا والدين.

(42): وأيدهم بالمعجزات

الناقضات للعادات.

(43): وأول الأنبياء آدم عليه السلام، وآخرهم محمد صلى الله عليه وسلم، وقد روى بيان عدتهم في بعض الأحاديث، والأولى أن لا

يقتصر على عدد في التسمية؛ فقد قال الله تعالى: "مِنْهُمْ مَنْ لَمْ قَصَصْنا عَلَيْكُ وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ نَفْصُصْ عَلَيْكَ" ولا يؤمن في ذكر العدد أن يدخل فيهم من ليس منهم، أو يخرج منهم من همو فيهدم، وكلهم كانوا مسخبرين ببلغين عن الله تعالى، صادقين ناصحين:

(44): وأفسط الأنبياء عليهم السلام محمد صلى الله عليه وسلم.

(45): والملائكة عباد الله تعالى العاملون بأمره، لا يوصفون بذكورة ولا أنوثة.

(46): ولله كتب أنزلها على أنبيائه، وبيّن فيها أمره ونهيه ووعده ووعيده.

(47): والمعراج لرسول الله

جائے۔ کیونکہ اللہ عزوجل کا ارشاد ہے کہ دوہ ہم نے بعض اُنبیاء کا تذکرہ آپ کو بیان آپ کو بیان آپ کو بیان آپ کو بین ہوں کیا، اور ان میں سے بعض کا بیان آپ کو اس عدم عین کرنے میں اس بات کا خدشہ ہے کہ ان میں بعض وہ بھی داخل ہوں جوان میں سے نہیں ۔ یا ان سے بعض خارج ہول۔ (یعنی عدد میں اضافہ ہوتو غیر انبیاء کو داخل کیا، اور عدد میں کی ہوتو بعض انبیاء کو داخل کیا، اور عدد میں کی ہوتو بعض انبیاء کو چھوڑ دیا گیا)۔ تمام انبیاء کرام اللہ کا پیغام پہنچانے والے، لوگول تک اللہ کا پیغام پہنچانے والے، لوگول تک اللہ کا پیغام پہنچانے والے، سے، نصیحت اللہ کا پیغام پہنچانے والے، سے، نصیحت کرنے والے تھے۔

(44): ثمام انبیاء کرام میں سب سے افضل محیظی ہیں۔ (فرمایا: "أن سید و کلید آدم یو م الیقیامیة و کلا فیخو ")۔ وکلید آدم یو م الیقیامیة و کلا فیخو ")۔ (45): فرشتے اللہ کے بندے ہیں۔ جس کام کا آئیس علم دیا جاتا ہے، ہجا آوری کرتے ہیں۔ فرکر ومونث کی صفات سے متصف نہیں۔

(46): الله عزوجل نے اُنبیاء پر اپنی کتابیں نازل فرمائی۔ اور ان میں اُوامر، نوابی، وعداوروعید بیان فرمائے۔ نوابی، وعداوروعید بیان فرمائے۔ (47): رسول الله علیہ کا مدینے جسم کے

عليه الصلاة والسلام في اليقظة بشخصه إلى السماء، ثم إلى ما شاء الله تعالى من العلى حق.

(48): وكرامات الأولياء حق، فتظهر الكرامة على طريق نقض العادة للولى من قطع المسافة البعيدة في المدة المسافة البعيدة في المدة القيليلة، وظهور الطعام والشراب والباس عند

والشراب والسلبساس عند الحاجة، والمشى على الماء وفي الهواء وكلام الجماد

العجماء واندفاع المتوجه من البلاء وكفاية المهم من

الأعسداء، وغيسر ذلك مسن

الأشياء، ويكون ذلك معجزة لـلـرسـول الذى ظهـرت هذه

الكرامة لواحد من أمته؛ لأنه

إيظهر بها أنه ولى، ولن يكون

ساتھ جا گئے ہوئے آسان کی طرف، اور پھرآسانوں سے اوپر جتنا اللہ نے جا ہا ( لیعنی لامکان تک ) معراج پر جاناحق اور ثابت ہے۔

(48): أولياء كى كرامات حق اور ثابت بين \_ كرامت عادت كے ظلاف ( الله كے الئے ظاہر ہوتی ہے۔ مثلا چند ساعتوں میں دور كی مسافت طے كرنا، حاجت كے وقت طعام، شراب،لباس كا مہيا ہونا۔ پانی پر چلنا، ہوامیں اڑنا (تمام مہيا ہونا۔ پانی پر چلنا، ہوامیں اڑنا (تمام كرامات ممكن ہیں)۔

اس طرح بے زبال جانوروں، پھرول کا بولنا، بلاؤں کا ٹلنا، دشمن کا ہلاک ہونا، وغیر ڈلک (بیسب کرامات ولی کے لئے ظاہر ہوتی ہیں)۔

ر خلاف عادت أمورجوولى كے لئے ظاہر مولوں مولوں ہوتے ہیں، لینی كرامات اولياء) رمولوں كے لئے مجزہ ہیں (اس حیثیت ہے) كہ اس كى امت كے ایک فرد كے لئے يہ كرامت ظاہر ہوئى ہے۔ اور اس ظہور كرامت سے معلوم ہوگا كہ يہ اور اس ظہور كرامت سے معلوم ہوگا كہ يہ فضی ولی ہے۔ اور كوئی شخص اس وقت تک

Marfat.com

ولياً إلا وأن يكون محقاً في ديانته، وديانته الإقرار برسالة رسوله.

(49): وأفضل البشر بعد نبينا أبو بكر الصديق، ثم عمر الفساروق، ثم عثمان ذى النورين، ثم على المرتضى، وخلافتهم على هذا الترتيب.

(50): والخلافة ثلاثون سنة ثم بعدها ملك وأمارة

(51): والمسلمون لا بد لهم من إمام، يقوم بتنفيذ احكامهم، وإقامة حدودهم، وسد شغورهم، وتجهيز جيوشهم، وأخذ صدقاتهم، وقهر المتغلبة والمتلصصة وقطاع الطريق، وإقامة الجمع والأعياد، وقطع المنازعات

السواقعة بين العباد، وقبول

ولی نہیں بن سکتا جب تک وہ دین میں سچا اورمضبوط نہ ہو۔اوراس کی سچائی (دیانت) میں ہے ریجھی ہے کہوہ رسول کی رسالت کا اقرار کرے۔

(49): انبیاء کرام کے بعد بندوں میں سب سے اُفضل حضرت ابو بکرصدیق رضی اللہ اللہ عنہ ہیں۔ پھر حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ، پھر حضرت عثمان ذو النورین رضی اللہ عنہ، پھر حضرت علی الرتضی رضی اللہ عنہ، پھر حضرت علی الرتضی رضی اللہ عنہ ہیں۔ عنہ، پھر حضرت علی الرتضی رضی اللہ عنہ ہیں۔ اوران کی خلافت بھی ای ترتیب پرچق ہے۔ اوران کی خلافت بھی ای ترتیب پرچق ہے۔ (کا دورانیہ) تمیں سال ہے۔ پھر اس کے بعد امارت وہا دشاہت ہے۔ پھر اس کے بعد امارت وہا دشاہت

(51): مسلمانوں کا ایک امام ہونا ضروری ہے۔ جوان میں احکام نافذ کر سکے۔ حدود قائم کر سے۔ ان کی سرحدوں کی حفاظت کرے۔ مجاہدین کے لئنگر تیار کرے، صدقات وصول کرے۔

ظالموں، چوروں اور ڈاکوں کا قلع تمع کرے۔ جمعوں اور عیدوں کو قائم کرے۔ بندول کے درمیان واقع جھرے مٹاھے۔ حقوق میں شہادت قبول کرے۔ جن بچوں کے اولیاء نہ ہوں ان کا نکاح کرائے۔ اور غنیمت تقسیم کرے۔

الشهادات المقائمة على الحقوق، وتسزويج الصغار والصغائر الذين لا أولياء لهم، وقسمة الغنائم.

(52): ثم يسبغي أن يكون الإمام ظاهراً، لا مختفياً ولا منتظراً، ويكون من قريش ولا يحتص يجوز من غيرهم، ولا يختص ببنى هاشم.

(53): ولا يشترط أن يكون أفضل معصوماً، ولا أن يكون أفضل أهل زمانه، ويشترط أن يكون من أهل الولاية المطلقة الكاملة، سائساً قادراً على تنفيذ الأحكام وحفظ حدود دار الإسلام وإنصاف المظلوم من الظالم.

(54): ولا يستعسزل الإمسام بالفسق والجور.

(52): (ندکورہ تمام باتوں کی وجہ ہے)
امام کا ظاہر ہونا ضروری ہے۔ نہ یہ کہ لوگوں
سے پوشیدہ ہو، یا غائب ہو کہ لوگ اس کا
انظار کریں۔ امام کا قریش سے ہونا
ضروری ہے، قریش کے علاوہ جائز نہیں،
بال بنوہاشم کے ساتھ خاص نہیں۔ (قریش
سنصر بن کنانہ" کی اولاد ہے)۔
"نصر بن کنانہ" کی اولاد ہے)۔
(53): امام کا ''معصوم'' ہونا شرط نہیں۔

امام کے لئے رہیمی ضروری نہیں کدوہ (من

کل الوجوہ اینے زمانہ میں) سب سے

الننل ہو۔ مال ولایت مطلقہ کے باقی شروط

کا پایا جانا ضروری ہے۔تاکہ وہ جمہانی

كريتكے، احكام نافذكر يتكے، داراسلام كے

حدود کی حفاظت کرسکے، ظالم ہے مظلوم کو

(54) : فسق وفجور کی دجہ ہے امام کومعزول نہیں کیا جائیگا۔ (55): نماز ہر نیک وبد کے پیچھے جائز ہے۔ای طرح ہر نیک وبدیرِ جنازہ بھی

(56) صحابه كرام كا تذكره صرف بهلائي اور خیر کے ساتھ کیا جائے۔

(57): صحابه کرام میں وہ دس صحابہ جنہیں رسول الله عليه في منت كى بشارت وى، ہم ان کے لئے اس بشارت کا اقرار کرتے

(58):سفر وحضر میں موزوں پرمسح کا ہم عقيده ركهتے ہيں۔اور نبيذ تمر كوحرام نہيں

(59): ( کوئی بھی ) ولی اُنبیاء کے درجہ کو نہیں یا سکتا۔اور نہ ہی کوئی بندہ ( حیا ہے ولی ہویانی)اس مقام پرجاسکتاہے کہاس سے أدامر دنوابي ساقط مول\_

(60): (شریعت کے تمام) نصوص اینے خطيرى معنى يربي -ظاہرى معانى سےان معانی کی طرف بھرتا جن کا اہل باطن دعوی كريتے بيں الحاد (بے دين) ہے۔ نصوص كو

(55): وتجوز الصلاة خلف

كل بىر وفاجىر، ويصلى على

كل بر وفاجر.

(56): ويسكف عسن ذكسر

الصحابة إلا بخير.

(57): ونشهــدلـلـعشــر

السمبشررة الذين بشرهم النبى عليه الصلاة والسلام.

(58): ونرى المستع على

الحفين في السفر والحضر،

ولا نحرم نبيذ التمر.

(59): ولا يبلغ الولى درجة

الأنبياء، ولا يتصل العبد إلى

حيث يسقط عنه الأمر والنهي.

(60): والتنصوص على

ظواهرهاء فالعدول عنها إلى

مسعسان يساحيها أهسل الباطن

إلىحاد، وردُّ النيصوص كفر،

واستحلال المعصية كفر،

والاستهانة بها كفر، دركرنا كفرب اى طرح كناه كوطال جائا، كناه كوچونا تجمنا، شريعت كا غماق والاستهزاء على الشريعة كفر، اثانا، الله عنا أمير بونا، الله (ك والياس من الله تعالى كفر، عذاب) عب بخوف بونا، كان جوفيب والأمن من الله تعالى كفر، كرفري دين كا دعوى كرتا باس ك وتصديق الكاهن بما يخبره عن تقدين كرنا (تمام كتمام) كفرين و الغيب كفر.

(61): والسمعدوم ليسس بشيء.

(62): وفسى دعساء الأحيساء للأموات وتصدقهم عنهم نفع لهم.

(63): والله تعالى يجيب الدعوات ويقضى الحاجات. (64): وما أخبر به النبى عليه الصلاة والسلام من أشراط الساعة من خروج الدجال ودابة الأرض ويساجوج ونزول عيسى عليه ومأجوج ونزول عيسى عليه السلام من المساء وطلوع الشمس من مغربها فهوحق.

(61): معدوم کوئی شی ونہیں۔ (معدوم پر شیء کااطلاق نہیں کیا جائیگا)۔

(62): زندہ کا مردوں کے لئے دعا کرنا، ان کی طرف سے صدقہ کرنا، مردوں کے لئے یاعث نفع امور ہیں۔

(63): الله عزوجل دعا قبول فرما تا ہے۔ حاجات پوری فرما تا ہے۔

(64): بى كريم الله في نامت كى جن ناندول كى خردى ہے، دجال كا آناء دابة الدرض كا تكاندا يك جوج وما جوج كا بھيلنا، عيسى عليه السلام كا اتر نا، سورج كا مغرب كى طرف ہے جراحنا، (قمام نشائياں) حق طرف ہے جراحنا، (قمام نشائياں) حق ميں دواجب الوقاع بيں۔

(65): والمجتهد قد يخطء

ويصيب

(66): ورسل البشر أفضل من رسل الملائكة، ورسل الملائكة، ورسل الملائكة، ومن عامة

البشر، وعامة البشر أفضل من عامة الملائكة.

 $^{2}$ 

(65): مجتبد (اپنے اجتباد میں) مجھی غلطی کرتا ہے اور بھی سیجے نتیجہ تک پہنچتا ہے۔

(66) بنوآ دم (بشر) کے رسول، فرشتوں کے رسولوں سے اُفضل ہیں۔ پھر فرشتوں کے رسول عام بن آ دم سے اُفضل ہیں۔ اور عام بن آ دم عام ملائکہ سے افضل ہیں۔ عام بن آ دم عام ملائکہ سے افضل ہیں۔ سبوال: العقائد كے مصنف كانام تحرير كري شرح عقائد كے مصنف كى حالات زندگی علمی خدمات ان كی تصانیف اور شرح عقائد پر مضمون تحریر کریں؟

نام ونسب: ((العقائد)) کے مؤلف امام الهمام قدوۃ علماءالاسلام عمر بن محمر بن احمد بن اساعیل بن محمر بن علی بن لقمان النفی الماتریدی ہے۔ آپ کی کنیت ''ابوحفص''اورلقب'' نجم الدین'' ہے۔

ولادت: آپ 461ھ (موافق: 1069عیسوی) کوسمرقند کے قریب 'نسف' نامی گاول میں پیدا ہوئے ، 'نسف' کو' نخشب' بھی کہا جاتا ہے۔ وفعات: 537ھ، بارہ جمادی الاولی بموافق 2 دیمبر 1142عیسوی کوسمرقند میں فوت ہوئے۔

شیبوخ وتلامدہ: آپ نے کثیر شیوخ سے علم حاصل کیا، آپ نے خودا ہے شیوخ کی تعداد پانچ سوچین (555) ذکر کی ہے۔

آپ ہے علم عاصل کرنے والے بھی کثیر ہیں۔ آپ کے مشہور تلافدہ میں محد بن ابراہیم (التوریشتی) صاحب ہدایہ (علی بن ابی بکر المرغینانی) آپ کے اپنے میٹے (احمد بن عمر النسفی) ہیں۔

سیبوت: آپزاهدمتی بزرگ تھے آپ کی تفیر، حدیث، فقد، تاریخ، اورعقا کدیس کثیر تصانف ہیں۔ آپ کی تصانف ایک سوے زیادہ ہیں۔ علماء تراجم فقا کدیس کثیر تصانف ہیں۔ آپ کی تصانف ایک سوے زیادہ ہیں۔ علماء تراجم فی آپ کو العلامة "،" المفسر "، المحدث "،" الله یب "،" الفاضل "جیسے القاب ہے ذکر کیا ہے۔

آپ کے جائب میں سے دمخشری کے ساتھ آپ کا ایک مکالمہ ہے کہ آپ زمخشری کے دروازے پر گئے اور دروازے پر دستک دی تو زمخشری نے پوچھا کہ دروازے پرکون ہے فرمایا عمرزمخشری نے کہا (انسے سوف) تو آپ نے جواب ويا (عمر لاينصوف) زمخشري نے كہا (اذا نكر صوف) ـ

((شرح العقائد)) کے مؤلف العلامه مسعود بن عمر بن عبداللہ ہیں آپ

کے والد برھان الدین ہیں اور آپ کا لقب''سعد الدین' ہے۔'' تفتازان' میں ولادت کی نسبت ہے۔'' تفتازانی' میں ولادت کی نسبت سے آپ '''تفتازانی'' کہلاتے ہیں۔

ولادت: 722 كوتفتازان جوكه خراسان ميں ہے پيدا ہوئے۔

وفات: پیر 22 محرم 792 جری کوسم قند میں وفات ہوئے۔آپ کو

بعداز وصال ' سرخس' منتقل کیا گیا ،اور بدھ کے دن تدفین ہوئی۔

علمی مقام: آپ کی بہت زیادہ تصانیف ہیں آپ نے 15 سال کی عمر میں ''شرح تصریف الزنجانی'' تصنیف فرمائی، آپ کی اور تصانیف میں سے ''شرح مراح الارواح''، ''سعدیہ شرح شمسیہ'' تلخیص المفتاح کی دو شرعیں مخضر ومطول، اصول فقہ میں ( تلوی شرح توضیح )، حاشیہ ''تفییر کشاف' مللزمحشری ہیں ۔ علم الکلام میں آپ کی کتاب 'شرح عقا کہ' اور'' شرح مقاصد'' ہے۔'' شرح عقا کہ' سن الکلام میں آپ کی کتاب ''شرح مقاصد'' سے دے' شرح عقا کہ' سن 184 ہجری کوتصنیف کی۔

علاء فرماتے ہیں کہ بلاد شرق میں علم تفتازانی پرختم ہوگیا آپ امیر تیمور کے دربار میں بہت مقرب اور معظم ہے۔ جب سید شریف جرجانی امیر تیمور کے دربار میں آیا اور شرح کشاف میں "اولئك علی هدی من ربھم" میں استعارہ جعیہ اور شمٹیلیہ کے اجتماع کیوجہ ہے آپ کی عبارت پراعتراض کیا تو امیر تیمور نے دونوں کے درمیان مناظرہ کروایا اور جب مناظرہ لمباہوا تو امیر تیمور نے نعمان معتزلی کو (جوعلامہ تفتازانی کا مخالف تھا) تھم بنایا۔ نعمان معتزلی نے سید شریف کے قول کورائے قرار دیا توسلطان نے سید شریف کو بلند مقام دیا اور تفتازانی کو اپنے مقام سے نیچ کردیا، ای واقعہ کے جم سے آپ کا وصال ہوا۔

پھر جب شخ محمہ بن جزری سلطان کے دربار ہیں آیا تو پھران دونوں (سید شریف اور جزری) کے درمیان مناظرہ ہوا، جزری غالب ہوا تو سلطان نے سید شریف کواپی منزل سے معزول کیا۔ بیسب بچھ سلطان کے سوئے ہم سے ہوا کیونکہ ایک مسئلہ میں علم وعدم علم ہاعث نقص نہیں ہوا کرتا۔

### شرح عقائد پر مضمون :

شرح عقائدا حناف (ہاتریدیہ واشاعرہ) کے اصول پر ایک بہت جامع کتاب ہے،العقائد کے مصنف ماتریدی اور شرح عقائد کے اشعری ہیں۔اس کتاب میں فرقِ اسلام کے افکار خصوصا الہیات میں ان کے ندا ہب کی تفصیل ہے،اور ساتھ ساتھ دلائل عقلیہ ونقلیہ سے مبتدعہ کے آراء وافکار کارد بھی ہے۔

((العقائد)) کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ اس پر 100 سے زیادہ شروح وحواشی لکھے جانچکے ہیں جن میں مشہور شرح امام تفتاز انی کی ہے۔((العقائد))اصل میں'' ابوالمعین النفی'' کی کتاب'' تبسیصو۔ قالا دلق'' کا خلاصہ ہے۔

((شرح العقائد)) امام تفتازانی کی شرح کوبھی قبولیت عامہ حاصل ہے، اس شرح پربھی متعدد حواشی لکھے گئے ہیں، احادیث کی تخریج کی جا چکی ہے۔ اور تقریبا ہرمسلک کے مدارس ہیں بینصاب کا حصہ ہے۔

مران تمام باتوں کے باوجود بھی بقول امام شافعی: ''الب الله اُنْ یکوُنَ
کتاباً صَحِیْحاً اِلَّا کِتَابَهُ ''شرح عقائد میں بھی چندالی با تیں ہیں جن پر تقید ہے:

الله علی الرحمة نے فلف کواصول اسلام کے ساتھ خلط ملط کر دیا ہے۔
الله تعارض کے وقت عقل کونصوص پر مقدم رکھا ہے۔
الله قرآن وحدیث سے استشہاد کے وقت اکثر ان نصوص کو چھوڑ دیتے ہیں جن میں ا

زیادہ وضاحت وصراحت ہوتی ہے۔

المحافعال عبادين ماتريد بيرواشاعره كاختلاف كى وضاحت نبيل يا المحافظ ا

ہے۔ بدلعظ

السبة المحام شرعية احكام اعقادية اوركيفيت العمل سي كيام اوري المحتر علم الشرائع والاحكام اورعلم التوحية عملية اور ثانى كواصلية اعتقادية كيول كتي بين؟ علم الشرائع والاحكام اورعلم التوحيد والصفات من سيم اليكى تعريف اوروج تسمية كيس من المحتر 
### احكام شرعيه :

احكام: مَحْمَى بَنْ مِنْ اللهِ مَعْمَ سَعُمُ اللهِ الأثنَّرِ الثنابِيّ بالشيء "وَمَّا الرَّبُوثِيءَ كَسَاتُهُ ثَابِيتَ ہو، مثلًا: جواز وفساد، حلت و ترمئت .

علماء شرع كے عرف ميں تھم سے مراد ہے "خطاب الله تعالى المتعلق بافعال المكلفين" افعال مكلفين كم تعلق الله عروج ل كاخطاب ـ

الشاعيه : جومتفاد ك الشرع بو، عاب وه شرع برموقوف بهوجيك اجماع ، جحت

المنه و الماز و فرض من وغيره ، يا شرع پر موقوف نه بوت جيسے : وجود ، واجب ، وحدانيت

ا باری تعالی وغیره - کیونکه ماترید میرے نز دیک میامور عقلی بین ، عاقل پر ہرصورت میں

تو خیر کا قرار ضروری ہے، اگر چداس تک وحی ساؤی نہ پنجی ہو۔

(نوث: احكام شرعيه ياني بين: ايجاب تحريم، ندب ، كرابت ، اباحت) ب

كي هيت عمل : عمل مرادافعال عباد بيني وه احكام شرعيه جوافعال عباد

کے متعلق ہیں، جائے وہ مکلف ہویا نہ ہو۔ یہاں پرمل سے مراد افعال المکلفین لینا

درست نہیں ہے اس لیے کہ بیافعال مبی کوشامل نہیں ، حالانکہ میں مکلف نہیں اور اس کا

اسلام، نماز سی ہے۔ کیفیت عمل سے مراد اسکے اعراض ذاتیہ ہیں وجوب، حرمت،

ندب وغيره-

عملیہ فرعیہ کہنے کی وجہ: عملیدان دجہ کہتے ہیں کرانکاتی

عمل ہے۔ اور فرعیدان دجہ سے کہتے ہیں کہ بیلم اصول اعتقاد ، پرمتفرع ہے۔

اصلیہ اعتقادیہ کہنے کی وجہ: اصلیہ کہنے کی وجہیہ کا تکافات

اعقادے ہے اور اعقاد اصل ہے لہذا ساسیہ اعقادیہ ہے۔مثلا عذاب قرق

علم الشرائع والاحكام: وعلم بس كاتعلق كيفيت عمل يب باسكولم

الشرائع والاحكام كيتية بين-

وجه تسميه: علم الشرائع والاحكام كمني وجد بي يداحكام فقط شرع ين

متفادين اوراحكام كااطلاق كياجائي تواس سي ذبن فقط احكام عمليه كي طرف يي

وجاتا بالبذااسكولم الشرائع والاحكام كهتي بي-

«علم الشرائع والاحكام" يدمراد فقد واصول فقد ب\_ بعض نے كها كه جميع علوم شرعيه

تفسير، حديث، وغيره علوم شرعيه بين، اورعلم الاحكام فقدواصول فقه --

عسلم التوحيد والصفات: وهاحكام بن كالعلق اعقاد سے باليس علم

التوحيدوالصفات كيتم بيل-

وجه تسميه: توحيربارى تعالى اوراكى صفات علم كلام كمشهور محث اورقيم

ترین مقاصد میں ہے ہے لہذا اسکوعلم التوحیدوالصفات کہتے ہیں۔ شک کہ 
سوال: علم كلام سے كيام راد ہے؟ كلام ، فقداور اصول فقد ميں كيافرق ہے۔ اس كى تدوين كى ضرورت كيوں پيش ہوئى ؟ متفذيين ومتاخرين كے علم كلام ميں كيا فرق ہے؟ وجہ تسميد بالكلام كيا ہے؟

جواب: (قال الشارح): "وسموا ما يفيد معرفة العقائد عن أدلتها التفصيلية بالكلام". لين وعلم جوفي الأل يعقائد كافائده دي، التفصيلية بالكلام". يعن وه م جوفي كل دلائل يعقائد كامعرفت كافائده دي، وه" كلام" بي-

فسقه، اعبول فقه، اور كلام : احكام شريدي دوسمين بين بعض كاتعلق و كيفيت على سيمتعلق بين ان كو و كيفيت على سيمتعلق بين ان كو و عليه فرعية على اورجواع قادي متعلق بين ان كو اعتقادية يا "اصلية" كما و الماسية و عليه فرعية على اورجواع قادي متعلق بين ان كام كو "عليه النسر المنع والاحكام جوكيفيت على سيمتعلق بين ان كام تقاده شرع سي بوتا ب كونكه والاحكام "كما جاتا به الناس المنطق المولة و الماسية المنطق المولة و الاحكام المنطق المولة و الاحكام المنطق المولة و الاحكام المنطق المولة و الاحكام المنطق المنطق المنطق المولة و الاحكام المنطق المن

وہ علم جواعقاد ہے متعلق ہاں کو (علم النوحید والصفات) کہا جاتا ہے۔ اس لیے کرتو حیدال علم میں 'اشرف المقاصد' ،اور' اشہرالمباحث' ہے۔لہذاوہ علم جو تفصیلی دلائل سے عقائد کی معرفت کا فائدہ دے،وہ' کلام' ہے۔

علم الكلام دوتوں علوم كے لئے بنياد، وأساس كى طرح ہے۔ شارح عليه الرحمدن "وبعد" ك بعد فرمايا: "ف إنّ مبنى علم الشرائع والأحكام، واسساس قواعد عقائد الإستلام، هو علم التوحيد والصفات الموسَلوَّمُ اللهِ أب المكلام" كيونكه علم الكلام مين توحيد بارى تعالى كى بحث بوتى باورعلم الشرائع اس وقت مفید ہے جب الله عزوجل کی ذات وصفات کاعلم ہو،اور اس پرایمان بھی ہو۔ نہذاریلم معلم شریعت اسے لئے بنیاد ہے۔ اور چونکہ اس علم کلام میں عقائد اسلام کو ولاكل من ثابت كياجا تاب الن وجد سي علم وعقا كداسلام "ك لت اسال من المسا

تدوین کی ضرورت :

- اس كى مدونين كى ضرورت اس ليد بيش آنى اكدادا كا الميت لينى سحالة كرام ا اور تا بعین نبی کریم الله کی صحبت کی وجہ سے اور ان کے عقائد کے سے ہوئے کی وجہ ے اس کی تدوین نے منتعنی مضیکن جب فتنے استھے اور ائمددین کر بغاوت شروع مو کئی اور آراء مختلف مو میں اور فاوی کشر ہو گئے اور اینے نفس کی پیروی ہونے کی اور م بات میں علماء کی طرف رجوع ہونے لگا تو یون علماء ''نظر واستندلال میمین مشغول ا بوے اور اجتماد واستنباط کرے ابواب ونصول کوتر تبیب دے

متقدمین ومتاخرین کے علم کلام میں فرق:

متقدمين كا"علم كلام "فلسفه كي موشرًا فيون في بالكل خالي تقام مرف قرآن وجديث يه استدال، يا بعض اوقات "امورعقلية" اور" امورمسلية "يرشيمل أونا تعال متاخرين كا "علم الكلام" فلسفه كي باريكيول أور تفاصيل كالمجموعة ب- اگربيد علم قرآن وحدیث پرمشمل نہ ہوتو ہونانیوں کے الہیات اور موجودہ 'معلم الکلام' میں

' فرق کرنامشکل ہوگا۔ '

غالبادوسری صدی جری (ابوجعفر منصورالعباس کے زمانہ) میں جب بعض
رہبان کی طرف سے اسلام پر فلفہ کی روشنی میں اعتراضات وارد ہوئے تو فلفہ یونان
کاعربی میں ترجہ کیا گیا ، مسلمان علاء و مفکرین اس پرٹوٹ پڑے ، تا کہ یور پی اقوام کو
انہی کے فلفہ سے اسلام کی طرف راغب کیا جائے ، اوران کے اعتراضات کا جواب
دیا جائے ۔ غالبامحد ثین کے علاوہ کوئی بھی اس سے نے نہ سکا، اور یول خالص اسلامی
فنون میں بھی اس کو داخل کیا گیا، اور بعد میں (بشمول محدثین کے) سب اس سے متاثر ہوئے۔

# وجه تسمیه بالکلام :

شارح نے کل آٹھ وجوہ تشمیہ بیان کی ہیں۔ الله الملام كوكلام الكلام كوكلام الله ليكهاجا تاب كداس كيمباحث كاعنوان كلام ب جيئے كياجا تاہے "الكلام في كذا وكذا" - 🛠: دوسری وجہ رہے کہ جب'' کلام اللہ'' کے مخلوق وغیر مخلوق ہونے کی بحث ہوئی ، تو چونکه علم الکلام کے اشہرمباحث میں سے کلام اللد کی بحث ہے اور اس میں اکثر نزاع وجدال رماہے۔ یہاں تک کیعض ظالموں نے کثیراهل ق (امام احمد بن عنبل وغیرہ) کوصرف قرآن کومخلوق ند کہنے پر سخت سزائیں دیں۔تواس کا نام ہی علم الکلام مشہور ہوا۔ 🖈: تیسری دجہ بیے کہ: اس علم کی دجہ ہے "کلام" بینی تکلم پر قدرت حاصل ہوتی ہے۔ المجة: چوهی وجند بیاہے کہ: علوم میں جس کاسب سے پہلے حاصل کرنا لازم ہے وہ''علم التوحيد' ہے، ( کیونکہ وحدانیت پر اقرار کے بغیر کوئی بھی علم مفید نہیں) اور ' علم' التوحيد "كوكلام كے زربعه سيكھا اور سكھايا جاتا ہے، اس وجہ سے اس ير "ملم الكلام" كا اطلاق كرديا ـ وفيه نوع من الاصطراب . ملا یا نیویں وجہ میں ہے کہ "وعلم کلام" مباحثہ اور جانبین کی طرف سے کلام کے

## Marfat.com

بعد تحقق ہوتا ہے، جبکہ دیگر علوم مجھی مطالعہ کتب اور مبھی صرف غور وخوص ( تأیل ) سرنے سے حاصل ہوجائے ہیں۔

الله المحيد (يعنى قرآن وقديث) عنى بنيا وقطعى ولأل برج بن بيل ساكثركو الدسمعيد (يعنى قرآن وقديث) سے بھى تائيد عاصل ہوتى ہے، اس وجہ سے ولوں ميں بنسبت باتى علوم كاس كا تيرزياده ہوتى ہے۔ لبذا ( كلام الكيم) سے مشتق ميں بنسبت باتى علوم كاس كى تا تيرزياده ہوتى ہے۔ لبذا ( كلام الكيم) سے مشتق ميں تا تيرہوتى ہے، ائ طرح و كا ميں تا تيرہوتى ہے، ائ طرح و كام كى دلوں ميں تا تيرہوتى ہے، ائ طرح و كلام كى دلوں ميں تا تيرہوتى ہے۔

**የተቀ** 

مدوال: علم كلام برسلف صالحين كي تفيد كا جائزه اورعلم كلام كى ابتيت وضرورت بر نوٹ تكھيں۔

جبواب علم كلام جب فلاسفه كي موشكافيول كرماته خلط ملط مؤاتوسك صالحين المحصوصا محدثين في اس بريرى نقيد كى ميبال تك كداس كوايك غيراسلام علم شاركيا- المداا كروكي وصيت كريك مديه ال عام اسلام مين تقيم موتومت كلمين اس مال كرحقدام المبدن الروكي وصيت كريك مديه مال عام اسلام مين تقيم موتومت كلمين اس مال كرحقدام المبدن موتومت كريك مديه مال عام اسلام مين تقيم موتومت كلمين السيال المحتقدام المبدن موسطى -

احياء العلوم من المام غزالي قرمات بي "و الني التحريم ذهب

الشدافعي ومالك وأحمد بن حنبل وسفيان و جميع اهل التحديث من المسافعي ومالك وأحمد بن حنبل وسفيان و جميع اهل التحديث من المسلف "ييني ندكوره محدثين في علم كلام كوحرام قرارديا تنبيد.

امام اُبویوسف رحمہ اللہ نے علماء کلام کوڑندیق کہا۔ امام شافعی رحمہ اللہ نے فرمایا کہ : تمام علماء کلام کو اونٹ پرسوار کیا جائے ، ان کی بٹائی کی جائے اور مناوی کرائی جائے کہ کتاب وسنت کو چھوڑنے والے کی بہی نمز اہنے۔

علم الكلام كى مُدمت ميں مختلف اسلاف نے كتابيں بھى تصنيف كى بيل۔ جن بين اليك شخ الاسلام البروى بھى بين انہوں نے سى بھى متكلم كى روايت حديث كو قبول نہيں كيا كدان كے زديك متحكميں وقع فقو قد العكة الله" بين۔

تاج الدين السبك " طبقات الشافعية عمل الكلام فلسفة "وفي كتب المستقدمين جُرِح جماعة بالفلسفة ظنا منهم أن علم الكلام فلسفة " و معتقد على بهت سالوكول برفائفة كى بنا برقية بحصر جرح الحام كلام اور "كتب متقد على به بهت سالوكول برفائفة كى بنا برقية بحصر جرح الحام كلام اور فلنفد كى بنا برقية على منقد عن كرد د يك علم الكلام فلنفه كى طرح غير اسلام علم فلنفه كي منقد عن منقد عن كرد د يك علم الكلام فلنفه كى طرح غير اسلام علم

## اعتراضات کا جواب

شارح علیہ الرحمہ کے جواب کا حاصل ہیہ ہے کہ سلف کے کلام میں جو مدمت منقول ہے، وہ علی الاطلاق نہیں۔اس کی دووجوہ ہیں۔

پھلسی وجید: کیم الکلام فی نفسہ (جب وہ فلسفہ سے خالی ہو)
اُشرف العلوم ہے۔ پھرشار ہے یانج وجوہ سے علم کلام کی فضیلت بیان کی۔ ہے کہ
سیام '' احکام شرعیہ' کے لئے بنیاد ہے۔ ہے تمام علوم دیدیہ کا سردار ہے۔ ہے اس علم
سیام '' احکام شرعیہ' کے لئے بنیاد ہے۔ ہے تمام علوم دیدیہ کا سردار ہے۔ ہے اس علم
سیام ناکہ اسلام کاعلم خاصل ہوتا ہے، اور عقا کداسلام ابنی اُشرف ہیں۔ ہے اُس علم کی فایس نے دلاک ' قطعیہ' ہیں، اور
عایت دنیوی اور اُخروی سعادتوں کوجع کرنا ہے۔ اس علم سے دلاک ' قطعیہ' ہیں، اور

## Marfat.com

دلائل سمعیہ سےان کی تائید بھی ہیں۔

ملاح و الشخاص کے لئے ہے۔ اللہ یوں ہوج تن معلوم ہونے کے بعد بھی حق کو قبول نہ کر ہے۔ ہیں جو متعصب فی الدین ہوج ق معلوم ہونے کے بعد بھی حق کو قبول نہ کر ہے۔ ہیں مختص جو مسائل بمجھ نہ سکتا ہو، کہ وہ شکوک و شبہات میں مبتلا ہوگا۔ ہی وہ فض جو دیگر عام مسلمانوں کو شکوک میں ڈالنا جا ہتا ہو۔ ہی وہ فض جو فلا سفہ کی بے فائدہ موشکا فیوں میں دیجی رکھتا ہو۔

شارح فرماتے ہیں ''وگر نہ اس کیے ممانعت ممکن ہے جو واجہات کے لئے اُصل اور مشروعات کے لئے بنیادیے'۔

\*\*\*

سوال: معزله كي وجرتميه وعقا كدكياي ، وواية آب كوكيا كت بير؟ ي

جواب: معتزله کی وجه تسمیه:

اعتزال كالغوى معنى: الكيطرف ( كوشه) من بوجانا ہے۔ المسطلاحی معنی: الک معنی لغوی ہے اصطلاحی معنی ایا ہے کہ معزلد کے رکیس واصل بن عطاء (ولادت: 80 جری، وفات: 131 جری) نے اہام حسن بھری (ولادت: 21 جری، وفات: 110 جری) کی مجلس ہے (مرتکب بمیرہ کے بعری (ولادت: 21 جری، وفات: 110 جری) کی مجلس ہے (مرتکب بمیرہ کے مسئلہ میں) اعتزال کیا (ایک طرف ہوکرخود تقریر شروع کردی) جس کی وجہ ہے اس کے متبعین کومعزل کہا جائے لگا۔

معتزله كاطهور امام صن بعرى رحماللك تاريخ وفات سے بيت جاتا ہے كه معزله كاظهورد ومرى صدى اجرى كاوائل ميں مواقعا۔

مسعنزله كي جند عقائد: معزلها كثرعقا كدين ملف صالحين كماته

اختلاف ہے جاران میں سے چندورج ذیل ہیں۔

ہے معتزلہ کاعقیدہ تھا کہ مرتکب ہیرہ نہ و من ہاور نہ کافراور جو بغیر تو بہ کے مریکا وہ جہنم میں داخل ہوگا لیکن اس کاعذاب کفار کے عذاب سے خفیف ہوگا۔
معتزلہ نے کفروا یمان کے درمیان ایک اور درجہ ثابت کرنے کی کوشش کی ، یہ درجہ جنت ودوز نے کے درمیان نہیں بلکہ صاحب ہیرہ ان کے زعم میں خلد فی النار ہوگا، جنت ودوز نے کے درمیان نہیں بلکہ صاحب ہیرہ ان کے زعم میں خلد فی النار ہوگا، اگر چدار کاعذاب دیگر کفار سے کم ہوگا۔ ہاں جوتو بہ کرلے وہ جنت میں جائے گا۔
اگر چدار کاعذاب دیگر کفار سے کم جوج حیوانات کے افعال اختیار یہ انہی کے خات سے صادر ہوئے جیں ان افعال کے ساتھ اللہ عزوج لی تخلیق کا کوئی تعلق نہیں یہ یعنی قدریہ کی طرح محلوق کو ایپنے افعال کا خالق کتے ہیں۔

الم معزلد شفاعت رجمی مکرین ای کا تصال ایک منظر الله می منکر بین ای طرح جس منکل الله کا معزل الله علی منکل بین مثل انسان عالم ہے، تو یہ الله عزوجل سے علم کی نفی کرتے ہیں۔ ای طرح الله کے کلام کے منکر ہیں اور قرآن کو کلوق مانتے ہیں۔ الله عزوجل کے لئے صرف صفت ' تو م' کا بات کرتے ہیں ، اور دیگر صفات مثلا علم ، قدرت ، حیات الگ صفات نہیں بلکہ الله عزوجل عالم بذات ، قادر بذات ، حیات الگ صفات نہیں بلکہ الله عزوجل عالم بذات ، قادر بذات ، حیات الگ صفات نہیں بلکہ الله عزوجل عالم بذات ، قادر بذات ، حیات الگ صفات نہیں ہوگ کے من وجل عالم بذات ، قادر بذات ، حیات الگ صفات نہیں ہوگ کے منظر بین ، اس کی تفصیل ایک منتقل کو الله عیں ہوگ کے اللہ عن ہ

معزله الموالحن الاشعرى في الني كتاب "الابانسه عن أصول الديانسه سي معزله الما الديانسه الله تعالى معزله كاليك عيب وغريب عقيده لكها به فرمات بين "وزعموا أن الله تعالى يشاء ما لا يكون ويكون ما لا يشاء " يعنى معزله كاي محقيده بك بعض كام الله كم مشيت ك بغير بهى موجات بيل حالا نكه الله عزوجل كارشاد ب "ومسا الله كي مشيت ك بغير بهى موجات بيل حالا نكه الله عزوجل كارشاد ب "ومسا تشاء ون إلا أن يشاء الله " راورتمام مسلمانون كاس يراجماع به كمالله جوجا بها سي وي بوتا ب اورجوين بيا بها الله كام ونا مكن بيس موتاد

معتزله كے اصول حمسه معزل کا اصول میں کافی تقیمال ہے،

المرابع المعتدل: (الله عزوجل الشرع كاخالق بيس، اكر الله كل طرف ي مواور يجر الله كل الله كل الله عندل المعتدل المائي المرابع والمعتدل المعتدل 
المراب و من الوعيد: (الله عن مطبع كرماته والمراب كرماته كا وعده كيا م الدعاصي كو الراب و مطبع كو الله عن الله عن وجل في مطبع كرماته والمواحدة كيا م الدعاصي كو الواب و من الله عن الله عن وعده كيا من الله عن وعده كيا من الله عن الله عنداب كى وعيد دى ب

المنظر المسترفة بين المنزلتين: (مرتكب كبيره ندمومن بالكروه فالل المسترفة بالكروه فالل المسترفة بالكروه فالل المستردة المراكم المستردة كالمراكم موت كناه كرود المراكم موت كناه كرود المروكي مول المراكم والمراكم والمركم 
الأمر بالمعروف والنهي عن المنكو: (جن افعال كاحس دليل ي

ثابت ہوا نکا دیگر کو تھم دینا '' امر بالمعروف' ،اور جن افعال کا فتح ولیل سے ثابت ہوان سے دیگر کوروکنا ''نہی عن المنکر'' ہے)۔

معزل نے اصول واحکام میں فلفی موشکا فیاں شروع کیں، جس کی وجہ سے
ان کی آراء لوگوں میں عام ہوئیں ،اورایک زمانہ میں انکوبری قوت بھی طاصل رہی۔
بعد میں شخ ابوالحین اشعری (جو کہ ابوعلی النبائی المعز کی کے شاگرو تھے ) نے ان کے
ساتھ اختلافت کیا ،اور اللہ عزوجل نے شخ ابوالحین اشعری اور دیگرا کمہ کے زاور قلم سے
معز لہ کے مُرجب کونیسٹ ونا بود کیا۔

مُعِتزِلُهُ كُلِ يُسْتَدِيدُهُ نَامَ:

معتزله الم الفيرستاني التي كماب "التصلل والتعل" من فرمات بين كه ايك موقع برامام سن البعر مى رحمه الله في (مرتكب بيره) كه بارت مين وال بهواء تو واصل بن عظاء نه ايخ شخ (حضرت حسن البعرى) كه جواب كو نايسند كرت موسم من عظاء نه ايخ شخ (حضرت حسن البعرى) كه جواب كو نايسند كرت بهو يم مجد كايك كوشه مين خود تقرير شروع كردى، تو انام الحسن رحمة الله تعالى عليه نه فرمايا "قد اعتول عنا" تو و بال سه يه معزله شهور بوئي -

جَبَداً بن خلکان اپن کتاب "السوفیسات " میں لکھتے ہیں کہ معتز لہ کوریا م '' قنادہ بن دعامہ السد وی' نے دیاتھا۔

معتزلہ اپنے اس نام پر فخر کرتے ہیں کیونکہ اللہ عزوجل نے قرآن میں اعتزال کی تعریف کے قرآن میں اعتزال کی تعریف کے ارشادر بانی ہے وائعتز لگٹم و مَا تَدُعُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ وَاُدْعُو رَبِّی عَسَی أَلَا أَکُونَ بِدُعَاء رَبِّی شَقِیًا "(مریم 48).

ا صحاب العدل و القوحيد: معزله البيات كواصحاب العدل والتوحيد معزله البيات كرده مطبع كوثو آب اورعاصي معزله البيات بي كرده مطبع كوثو آب اورعاصي كوعذاب و يدرج بردوح يدكامفهوم الله تعالى سے صفات قديم كي في ہے)۔

اهل المحق: معتزله صرف البيئة بكوت برجائة تصرف البيئة ما المحق معتزله صرف البيئة البيئة معلم على المعلمة المعلم ال

# معتزلہ کے نا پسندیدہ نام:

المقدوید: عضدالدین قاضی عبدالرحن بن احمالا بی ابنی کتاب
"المواقف" یم فرمات بین کرمعز لدکوقد ریجی کهاجا تا ہے کیونکہ یہ بھی بندول کو
ایخ افعال کا خالق جانے ہیں۔ امام شہرستانی فرماتے ہیں کہ معز لدا ہے لئے اس تام
کو پند نہیں کرتے ، کیونکہ حدیث میں قدریہ کی فرمت کی گئی ہے ارشاد ہے:
"الْقَدَرِيَّةُ مَجُوسٌ هَذِهِ الْأُمَّةِ إِنْ مَوضُوا فَلِا تَعُودُوهُمْ وَإِنْ مَاتُوا فَلَا تَعُودُوهُمْ وَإِنْ مَاتُوا فَلَا تَعُودُ وَهُمْ وَإِنْ مَاتُوا فَلَا لَيْ مَانَ مَانُ وَاور ، كتاب النه ، باب فی القدر ) اس وجہ می تقود و میں جو ہرشی ء کو الله کی تقدیر سے مانے ہیں۔

تی کدائی نام کے متحق وہ ہیں جو ہرشی ء کو الله کی تقدیر سے مانے ہیں۔

السجعية معزله كعقائدوى بين جوان سيهلجميه كيف

اس اتفاق کی دجہ ہے بعض علماء نے معتز لدکوجمیہ بھی کہا ہے۔ کیونکہ انہوں نے جمیہ کے آراءکودوبارہ زندہ کیا۔

م جوسيه: محول دوخدا كالل بي ايك خيركا اوردوسراشركا،جبكه

معتزلہ خیروشرکواللہ اور بندے میں تقیم کرتے ہیں کہ خیر کا خالق اللہ جبکہ شربندے کی اللہ جبکہ شربندے کی اللہ جبکہ شربندے کی اللہ جبکہ شربندے کا اللہ اللہ جبکہ شربندے ان اللہ جبکہ کا ایک ہی عقیدہ ہوا۔ اس وجہ سے بعض علماء نے ان کو مجون اللہ میری کہا ہے۔

مشبحة الافعال: ابن أبي التزائي كتاب "شيرح العقيدة

الطحاويد" من لكية بن كمعزلد بندول كافعال يراللدكوافعال كوقياس كرت بين،اس وجه سه مشهدة الافعال بين-

**አ**አአአአአአ

سوال: مختلف اسلامی فرقوں کا مخضر تعارف لکھیں۔

السخسوان تاریخ اسلام میں بہت فرقے گزرے ہیں، جن میں سے چندایک کا مخصرتعارف درج ذیل ہے۔

مواده: شهرستانی فرمات بین که اجروه خص جوامام برق سے بخاوت کرے خارجی بے وائد بین استے بیال پرخوارج بے چاہے وہ آئ کے زماند میں ہو یا خلفاء راشدین کے زماند میں سے بخاوت کی تھی ، جنکا تعرف تعلی رضی اللہ سے بغاوت کی تھی ، جنکا تعرف تعلی رضی اللہ سے بغاوت کی تھی ، جنکا تعرف تعلق الله میں جا تھی بخص لوگوں کے انمونوگرام ایر بہی جملہ موجود ہے۔

خوارج کا طعور

"جَنَّكُ صَفَين (سنه 37 بجرى) مِين أمير المؤمنين حضرت على رضى الله عنه جب تحکیم پرراضی ہوئے توایک جماعت ( یحکیم کونہ مائے کی وجہ ہے) آپ کے بشکر ے الگ ہوکر' حروراء' کے مقام پر خیمہ زن ہوئی، ای وجہ سے خوارج کا دوسرا نام "جروراتيه" بهي المين من وه خوارج تصروايك فرقد كي صورت مين ظامر بهوسي من 38 جرى ميں مقام "مروان" ير أمير المؤمنين حصرت على رضى الله عنه في ان كو منکست وی کے بین وہ لوگ منے جن کے بارے میں نبی کریم الیا ہے ایک بشارت وی الله النبي صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَكُرٌ قُوْمًا يَكُونُونَ فِي أُمَّتِهِ يَخُوجُونَ فِي فُرِقَةٍ مِنْ النَّاسَ سِيمَاهُمْ الْتَحَالُقُ قَالَ هُمْ شُرَّ الْحُلُق أَوْ مِنْ أَشُو الْبَحْدُ لَقِي يَقْتُلُهُم أَقُرْبُ الطَّائِفَتِينَ مِنَ الْحَقِّ" (صحيح مسلم) بي كريم اللَّهِ انے ایک قوم کا ذکر کیا جولوگوں میں اختلاف کے وقت ظاہر ہوگی ، جنگی نشانی پیرے کہ وه سرول كومنونله مصتے ہؤئے ، اور بخارى كى زوايت ميں ساتھ بيدى كيے كه قر آن بہت اجهاير عف والله المبى لمنى تمازين يرصف والله ، اور بهت روز در دار مو تك مردين سے ایسے خارج ہو گئے جنیا کہ تیرشکارے خارج ہوتا ہے اوراس برکوئی نشان نہین

# Marfat.com

ہوتا ای طرح (ان عبادات کے باوجود بھی) ان کے دلوں میں ذرا ایمان تہیں ، ہوگا۔ بیلوگ بدترین مخلوق ہیں انکوئل کرنے والے دونوں گروہوں میں وہ گروہ ہوگا ، جوجق پر ہوگا۔

## خوارج کے چند عقائد:

تمام خوارج حفرت عثان اور حفرت علی رضی الله عنها کی تکفیر پرمنفل بیں۔ای طرح جو بھی تحکیم پر راضی ہو ان کے نزدیک کافرہ۔رجم، شفاعت،عذاب قبر، حوض، دجال، آخرت بیں الله عزوجل کی رؤیت کے منکر بیں۔کلام الله کے خلوق ہونے کے قائل بیں۔مطلقہ ٹلاشہ کازوج اول کی طرف رجوع کرنے میں زوج ٹانی کے جماع کے منکر بیں۔ بیوی کے ساتھ اس کی خالداور پھوپھی کوایک بی نکاح میں جمع کرنے کے قائل ہیں۔

### شيعة

الفاموس" شرات إلى "كل قوم اجتمعوا على أمر فهم شيعة، وكل من عاون إنساناً وتحزب له فهو شيعة له ... وأصله من المشايعة وهي المطاوعة والمتابعة".

"ایک معاملہ پر جب کی قوم کا اتفاق ہوجائے تو وہ شیغہ بیں ۔ اور ہروہ فخص جوکی کی مددکر سے یا اس کا بارٹی باز ہے وہ اس کا شیعہ ہے۔ اور اس (لفظ) کی اصل مشابعہ ہے جبکا معنی تالع داری اور متا ابعت ہے'۔

اصطلاحی معنی: وہ فرقہ جو حضرت علی رضی اللہ عنہ کو ظلفاء ثلاثہ پر فضیات دیتا ہے ، اور ریحقیدہ رکھتا ہے کہ خلافت کے حقد ارصرف حضرت علی رضی اللہ عنہ اور آپ کے مال بیت ہیں ، اور ان کے علاوہ خلفاء ثلاثہ کی خلافت عاصاندا ور باطل ہے۔

Marfat.com

شیعه کا طهور: جنگ صفین کے موقع پر حضرت علی رضی الله عند کا تشکر میں دو الله عند کا تشکید میں الله عند کا ساتھ دینے والے اس وقت کے شیعہ اور موجودہ فرقہ شیعہ میں بہت فرق ہے، حضرت علی رضی الله عند کا ساتھ دینے والے حق پر ہتے اور ان کے عقائد میں الی کوئی بات نہیں تھی، بعد میں مختلف مراحل الله عند کی بعد شیعہ کے بیعقائد میں ایسی کوئی بات نہیں تھی، بعد میں مختلف مراحل سے گزر نے کے بعد شیعہ کے بیعقائد مرتب ہوئے ہیں، اور خاص کر حضرت امام حسین رضی الله عند کی شہادت کے بعد ان میں تغیر کی ابتداء ہوئی حضرت علی رضی الله عنہ کے دور میں بھی عبد الله بن سبا اور دیگر بعض ایسے لوگ تھے جنہوں نے حضرت علی رضی الله رضی الله عنہ کو وصی الرسول الله کے کاعقیدہ ابنایا، اور غدیر نم میں حاضر ہونے والے تمام صحابہ کرام کی تکفیر کی اور آخر کار آپ کے لئے الوہیت کا دعوی کیا۔ حضرت علی رضی الله عنہ نے ابن سبا کو ملک بدر کیا اور بعض دیگر کو تحت سزائیں دیں۔

## ملاحدو\_يا\_باطنيه

میفرقد عالم کے قدیم ہونے کا قائل ہے، اللہ کے وجود کے منکر ہیں، اوران کے اکثر عقا کہ وہی ہیں جودین اسلام سے قبل فلاسفہ کے تھے۔ یہ فرقہ اس وقت ظہور میں آیا جب اسلام ترقی کے منازل طے کررہا تھا، ہرطرف اسلام کا جینڈ الہرارہا تھا، تو دشمنان اسلام یہود ونصاری کی کوششوں سے ریوفرقہ قائم کیا گیا تا کہ لوگوں کو اسلام قبول کر بچے ہیں ان کے دلوں میں مختلف فتم میں کو شہات پیدا کے جا کیں۔ اگر چہ بظا ہرانہوں نے تشیع کالبادہ اوڑھا ہوا تھا کے ماکنی ہے جا کیں۔ اگر چہ بظا ہرانہوں نے تشیع کالبادہ اوڑھا ہوا تھا گھراصل مقصد دین اسلام کی نیخ کئی تھی۔

ان کاعقیدہ تھا کہ ہرنص کا ایک ظاہراور ایک باطن ہے۔ ظاہر چھلکا اور

الباطن مغزب، عاقل انسان مغز كها تاب إور جهلكا بهينك ديتاب\_

ان کاظہور غالبا205 ہجری میں ہوا ،این فرقہ کے سرکر دہ لوگوں میں میمون

بن دیصان القداح، زکرویہ بن مہرویہ، حدان قرمطی، حسن بن شہا وغیرہم ہیں۔ یہ فرقہ اکثر کوہستانی علاقہ بیند کرتے اور وہی پراپنے مراکز قائم کرتے تا کہ لوگوں کی نظروں سے پوشیدہ رہیں اس وجہ سے ان کالیڈر ' شخ الجبال' کہلاتا تھا۔ انہوں نے بردور میں مسلمانوں کو نا قابل تلائی نقصان پہنچایا ہے۔ موجودہ وقت میں اساعیلیہ، آغا خانیا سی فرقہ یا طنیہ کی شاخین ہیں۔

مرجئه

لغوى معنى الغت مين ارجاء كامنى بي امير المعنى و كر امير الكوف "" تأخير" و آر الكومة ا

اصطلاحتي معنى: فرقه مرجة "اميد" أور تأخير من المتا

میں ۔ امید میہ ہے کہ دل میں ایمان ہوتو گناہ کی دجہ سے عذات نہیں ہوگا۔ اور نتا خیر ا یہ ہے کہ مرتکب کمیرہ کورنیا میں مستحق عقاب نہیں مانے ، بلکداس کا بھی قیامت کے لئے۔ ایمو خرکرتے ہیں۔

مرجنه كے چند عقائد امام بدرالدين العيني رحمة الله في القاري العيني مرحمة الله في القاري المرادين العيني مرحمة الله في القاري المرادين العيني معدد عقائد في المرادين 
الإسمان إقرار بالسان دون الاعتقاد

بالقلب(١/ ٨٩/) وقال القاضي عياض عن غلاتهم إنهم يقولون إن مطهر الشهادتين يدخل الجنة وإن لم يعتقده بقلبه(١ /٩٢٢) \_ايمان صرف زبانی اقرار کاتام ہے، اور شہارتین کا اقرار کرنے والاجنت کا حقدار ہے، اگر چہ ول مين ايمان نه و الا تضر المعصية مع الإيمان وقالوا الإيمان قول بسلاعهمل (١/٣٢٧) (٢٠١٠) أي إن الإيههان غير مفتقر إلى الأعمال(١/ ٧٤٧١) أايمان كے ساتھ كوئى بھى گناه مفزنييں، بغير مل كے بھى ايمان مقبول - - ( وهم القائلون بعدم تفسيق مرتكبي الكبائر (٢ /٢٣٩). اس وجہ سے مرتکب کبیرہ کو فاسق خیال نہیں کرتے بلکہ اسے مؤمن کامل کہتے ہیں (١٠١١ حكم الكبيرة فلا يقضى لها بحكم في الدنيا (٢ /٢٣١) مرتكب كبيره پرونياميل كوئى حدجارى تبيس كى جائے گى۔ نوالسوا نولت هذه الآية الكريمة (ومَنْ يَقْتُلُ مُؤْمِنًا مُتَعَمَّدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ)في كافر قتل مؤمنا فأما مؤمن قتل مؤمنا فلا يدخل النار (٢٧ ١١٣١). بيآيتُ مؤمن كون مين بيل مؤمن اكرقاتل بهي موتوجنت مين جائيگا- ٢٠٠٠ قال بعضهم: إن الله لا يراه أحد من خلقه وأن رؤيته مستحيلة عقلا" (١٤/ ١٤٨) يعض مرجعه رؤيت بإرى تعالى كي منكر بين اوراسكوعقلامحال جانع بين

موجشه كا خلعه و: اصل میں ارجاء کی ابتدائی فکراس وقت بیدا ہوئی جب حجابہ کرام حضرت عثمان علی طلحہ زبیر ، معاویہ رضی اللہ عنہ کے زمانہ میں بعض ایسے واقعات ہوئے جن کی وجہ سے لوگوں میں اختلاف واقع ہوا کہ ان میں سے کس پر کیا تھم لگایا جائے ، تو چندلوگوں نے ہے کہا کہ ان کا معاملہ ہم روز قیامت کے لئے موٹر کرنے میں اللہ عزوجل جو چاہے گاان میں فیصلہ فرمادیگا۔ تواصل میں معتز لہ خوارج کرنے ہیں ، اللہ عزوجل جو چاہے گاان میں فیصلہ فرمادیگا۔ تواصل میں معتز لہ خوارج اور شیعہ کے مہاحث سے خلاصی حاصل کرنے کے لئے بیقول کیا گیا ، اور پھرم وورز مانہ اور پھرم وورز مانہ

کے ساتھ ان کے عقائد میں اضافات وغلوہونے لگا۔

احناف پربھی''ارجاء'' کی تہمت لگائی گئی ہے، کہ یہ بھی تقیدیق بالقلب کو ایمان ہیں مائے ہم ہے۔ کہ یہ بھی تقیدیق بالقلب کو ایمان ہیں مائے ہم جمہ کے سابقہ بیان کئے گئے عقائد کی روشنی میں بالکل ظاہر ہے کہ ریتہمت باطل ہے، ایمان کے مبحث میں احناف کے موقف کو تفصیل کے ساتھ بیان کیا جائیگا۔

#### جعميه

وہ فرقہ جو 'جہم بن صفوان ' کے بعین پر شمل ہے اور ایک خاص عقیدہ کے حال ہیں۔ اس شخص کا پورا نام ہے ' ابو محرجہم بن صفوان الخراسانی'' جو کہ قبیلہ اُزد کا ایک آزاد کر دہ غلام تھا، دوسری صدی ججری میں ظاہر ہوا، اور 128 یا 130 ہجری میں ظاہر ہوا، اور 128 یا 130 ہجری میں قاہر ہوا، اور 128 یا 130 ہجری میں قتل ہوا، ای نے سب ہے پہلے قرآن کو گلوق کہا، اللہ عزوجل کی صفات کا انکار کیا۔ ان کے بعد معتزلہ نے انہی کے افکار کو دوبارہ زندہ کیا۔ معتزلہ کے اکثر عقائدا نہی کے ہیں۔ امام ابوالحن الاشعری نے 'جہم بن صفوان' کے چندعقائد بیان کئے ہیں جو کہ درج ذیل ہیں: ایمان اللہ عزوج کی معرفت اور کفر اللہ عزوج کی ذات ہے جہل کا نام ہے، تمام افعال کا خالق حقیقت ہیں اللہ ہے، بندوں کی طرف ان افعال کی جہل کا نام ہے، تمام افعال کا خالق حقیقت ہیں اللہ ہے، بندوں کی طرف ان افعال کی عقیدہ رکھتے ہیں۔

**ተተቀ** 

سوال: اشاعره اور ماتریدیے بارے میں آپ کیاجائے ہیں؟

☆الاشاعرة:

وجه تسمیه: اشاعره کی نبیت امام ابوالحن الاشعری کی طرف ہے۔ ابوالحن الاشعری کا نام علی بن اساعیل بن أبی بشر الاشعری سے۔ آب کا سلسلہ نسب جليل القدر صحابي حضرت ابوموى الاشعرى رضى الله عنه تك يهنجتا ہے۔

ولادت ووفسسات: امام ابوالحسن الاشعرى بصره ميس

250 میا 270 جری میں پیدا ہوئے ،اور بغداد میں رائح قول کے مطابق

324 ہجری میں فوت ہوئے۔

ابتدائی حالات: امام ابوالحن الاشعری ایک علمی گرانے میں پیدا

ہوئے، آپ کے والداپنے وقت کے مشہور محدث تھے، والدنے وفات کے وقت اسے مشہور محدث تھے، والد نے وفات کے وقت اسے میں آپ کے بارے میں وصیت کی کہ انکومحدث شہیرز کریابن بھی الساجی کی خدمت میں

پیش کیا جائے۔ گرآپ کے والد کے انتقال کے بعد آپ کی والدہ کا نکاح معتز لہ کے امام 'محمر بن عبد الو ہاب ابوعلی البجائی'' کے ساتھ ہوا۔

امام ابوالحن الاشعرى نے اكثر علم ابوعلى الجبائى ہے ہى حاصل كيا، يہاں تك كدامام ابوالحن الاشعرى معتزلہ كے امام مشہور ہوئے ، اور آپ كے شخ ''ابوعلى

الجبائي"مناظروں میں آپ کواپنانا ئب بنایا کرتے تھے۔

عالی سال کی عمر میں امام ابوالحن الا شعری کواللہ عزوجل نے ند ب اہل سنت کی طرف لوٹا دیا۔ معتزلہ کے اکثر مسائل وعقائد کے بارے میں آپ نے زبر دست اشکالات وارد کئے۔ جن کا جواب سی معتزلی کے پاس نہیں تھا، آخر کار آپ بھرہ کی جامع مسجد میں تشریف لائے اور ند ب اعتزال سے سب کے سامنے ند ب اہل سنت کی طرف رجوع کیا، یہ تمام تقاصیل خودامام ابوالحن الا شعری نے اپنی الل سنت کی طرف رجوع کیا، یہ تمام تقاصیل خودامام ابوالحن الا شعری نے اپنی کتاب "الا بانه عن اصول الدیانه" میں ذکر کیس ہیں۔

شیخ ابوالحسن اشعری اور جبائی کامناظرہ :

معتزله کاعقیدہ بیہ ہے کہ اللہ پر اصلی للعباد کام (بعنی جو کام بندے کے ق میں مفیداور بہتر ہو) کرنا واجب ہے۔اس برشنے ابوالحن اشعری نے اسپے استادابوعلی جبائی ہے فرمایا '' ما تقول فی ثلاثہ اخوہ'' کہ تین بھائی ہوں ایک مطبع فوت ہوا، ایک عاصی فوت ہوا اور ایک صغیر فوت ہوا ان کے بارے میں آپ کیا کہتے ہیں۔ تواس نے کہا اول جنت میں جائے گا ثانی کوجہنم کی سزاہے اور تیسرے کو نہ تواب ہے نہ عقاب۔ شخ ابوالحن اشعری نے کہا کہ اگر تیسرا کہے یارب جھے صغیر کیوں مارا؟ مجھے کوں باقی نہیں رکھا کہ بڑا ہوکرا کیان لا تا اور تیری اطاعت کرتا اور جنت میں داخل ہو جا تا تو رب کیا فرمائے گا۔ تو جبائی نے کہا کہ دب فرمائے گا کہ میں تیرے حال کو جا نتا تو رب کیا فرمائے گا۔ تو جبائی نے کہا کہ رب فرمائے گا کہ میں تیرے حال کو جا نتا تھا کہ اگر تو بڑا ہوتا تو معصیت کرتا اور جہنم میں داخل ہوتا تو تیرے لیے صغیر مرنا بہتر تھا۔

شیخ ابوالحن اشعری نے کہا کہ اگر ٹانی کیے کہ جھے صغیر کیوں نہیں مارا تا کہ میں تیری نافر مانی نہ کرتا اور جہنم میں داخل نہ ہوتا تو رب کیا فرمائے گا؟ تو جہائی محصوت ہوا۔

اس کے علاوہ علماء نے ایک بڑا سبب بیربیان کیا ہے کہ معتز لے عقل کوعقائد میں بڑا مقام دیتے ہیں۔امام ابوالحسن الاشعری رحمہ اللہ کویہ بات دووجوہ کی وجہ سے قبول نہتی:

پہلی وجہ یہ کہ اگر عقل ہی عقائد میں معتبر ہوتو پھر دین سادیہ کی ضرورت نہیں رہتی۔اور دوسری بات یہ ہے کہ قل کی وجہ ہے بہت انسان کا فربھی ہوئے ہیں۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ ایمان کی ابتداء غیب پر ہے،اور غیب کی با تیں عقل کے حدود سے باہر ہیں۔لہذاعقل کو معیار بنانا درست نہیں۔

آپ کے زمانہ میں ایک طرف معزلہ تھے جوسرف عقل کی طرف ماکل تھے

اور دوسرے طرف حشوبیا ور حنابلہ تھے جو صرف ظاہری نص کو تھا ہے ہوئے تھے۔ان دونوں کے مقابل امام ابوالحن الا شعری نے اُدلۃ عقلیہ اور اُدلۃ نقلیہ کو اہمیت دی۔ اس کے مقابل امام ابوالحن الا شعری نے اُدلۃ عقلیہ اور اُدلۃ نقلیہ کو اہمیت دی۔ اس نے الہیات ہیں تشبیہ و تنزیہ اور اختیار عباد ہیں جبر و تفویض کے درمیاں اپنے مذہب کی بنیا در کھی۔

حنابله (اور موجوده دور مین و بابیه غیر مقلدین) الله عزوجل کی صفات مین "وجه"، "یدین" اورد گرصفات کوظا بر پرمحول کرتے ہیں۔ جبکہ امام ابوالحسن الاشعری ان میں تاویل کیا کرتے تھے، اور آپ سے یہ بھی منقول ہے کہ آپ نے تاویل کوچھوڑ کر بلاتشیہ وتمثیل اور بلا کیف کے "وجهه"، "یدین" کے اثبات کا قول کیا۔ ان کے علاوہ دیگر صفات الہی (حیات، علم، قدرت، اراده، سمع، بھر، کلام) کے اثبات کے قائل تھے۔ ان صفات پر" ماتر یدیہ" صفت ( تکوین ) کا بھی اضافہ کرتے ہیں۔

# اشاعرہ کی چند مشھور شخصیات:

# قرن خامس *الجر* ی ش:

🖈: ابوالحسن احد بن محد الطبر ی\_

المن المراب المراب المربين الجوين (الوجر عبد الله بن الوسف، صاحب كتاب: "التبصرة والتناديخرة "والتالم المربين الموسنائل، "التبات الاستواء") - المنظمة المربين المحربين الموين (ابوالمعالى عبد الملك، ن عبد الله، صاحب كتاب: "السعسقيساء المحربين الجوين (ابوالمعالى عبد الملك، ن عبد الله، صاحب كتاب: "السعسقيساء المحربين الجوين (ابوالمعالى عبد الملك، ن عبد الله، صاحب كتاب: "السعسقيساء المحربين المحسقيساء المحربين المحسقيساء المحربين المحسقيساء المحربين المحسقيساء المحربين المحسقيساء المحربين المحسقيساء المحربين المحربين المحربين المحربين المحربين المحسقيساء المحربين المحربين المحسقيساء المحربين المحربين المحرب المحرب المحرب المحربين المحرب المحرب المحربين المحربين المحرب ال

# Marfat.com

النسطسامية"، "البسرهسان"، "نهساية المطلب في دراية المذهب"، "الشامل" ، "الارشاد")-

ابن فورک، (محربن الحن بن فورک الانصاری، صاحب کتاب: "السنطامی"،

"الحدود". كلاهما في الاصول والاول ألفه لنظام الملك )\_

﴿ أبو إسحاق الإسفراييني (المتوفى:418 جرى) \_

مه: ( أبو إسحاق الشير ازى الفير وز آبادى (ابراجيم بن على ، المتوفى:476 جمرى، صاحب كتاب: "المهذب"، و"اللمع"، و"المملخص"، و"المعونة") -

الفرق بين الفوق ")- الفوق بين الفوق ")-

الم يهي (ابوبكراحربن الحسين) صاحب كماب "دلائل النبوة".

٠٠٠ خطيب بغدادي (ابوبكراحم بن على بن ثابت) صاحب كماب "تاريخ بغداد"،

"الكفاية فى علم الرواية"، "الفقيه التفقه"، "اقتضاء العلم والعمل" - التفاية فى علم الرواية "، "الفقيه التفقه " والتفام المريم بن موازن، صاحب كماب "السر سسالة القشيرية") -

### قرن سادس <sup>ین</sup>:

المن الو عاد محر بن محر بن محر الغزال (المتونى: 505 مرك، صاحب كتاب: "احياء علوم الدين"، و"الاقتصاد في الاعتقاد"، و"تهافت الفلاسفة"، و"الحام العوام عن علم الكلام"، و"المنقذ من الضلال").

مه الم شرستاني (ابوالفتح محربن عبرالكريم، صاحب كتاب "السمسلسل والنحل"، و"الارشاد الى عقائلة والنحل"، و"الارشاد الى عقائلة العباد") -

الناسعة على المستملى الحسن المستملى المسترى الله ) صاحب كتاب: "تساديسن حمد الله على المستون ا

الاحوذى"، القبس شرح موطأ"، "الانصاف في مسائل الخلاف" -

**قرن سابع** يُں:

الممرازى (صاحب كتاب: "مف اتيح الغيب"، "المحصول في المشرقيه"، "أساس التقديس"، "المطالب العاليه"، "المحصول في علم الاصول").

الآرى (على بن محربن سالم ،سيف الدين) صاحب كتاب: "الاحكام في أصول الاحكام"، "أبكار الافكار".

ابن عبدالسلام، عزالدين عبدالعزيز بن عبدالسلام -صاحب كتاب:"الالم مام في أدلة الاحكام".

قاضى بيضاوى (ابوسعيد عبدالله بن عمر) ـ صاحب كتاب: "أنوار التنزيل وأسرار التأويل"، "مناهج الوصول الى علم الاصول".

قسون شاهب میں: ابن دقیق العید، امام عضد الدین الایکی (صاحب کتاب المواقف)، امام سکی۔

قون تاسع میں :سیدشریف جرجانی علی بن محد (صاحب کتاب 'نشرح مواقف') ابن خلدون ،المقریزی ، حافظ ابن حجر۔

# ☆☆الماتريديه:`

جسه تسمیه: ماتریدیک نبست امام ابوالمنصور ماتریدی کی طرف به اسم می می می المی المی کا نام محمد بن محمد و الماتریدی السم قندی ہے۔ "ماترید" سم قند کا ایک محلد ہے جسکی نبست کی وجہ ہے آپ ماتریدی کہلاتے ہیں۔ امام ابوالمنصور ماتریدی کی وفات 333 ہجری میں ہے۔

امام ماتریدی اپنے وقت کے بہت بڑے امام خصے، آپ فروع ہیں امام ابوصنیفہ کے بہت بڑے امام خصے، آپ فروع ہیں امام ابوصنیفہ کے بہت ہے۔ آپ نے دلائل نقلیہ وعقلیہ سے معتزلہ، جہمیہ کارد بلیخ فرمایا، اور آپ کے بعد آپ کے تلامذہ نے اس سلسلہ کو جاری رکھا، آپ کی وفات کے بعد آپ کے منبح کوایک مذہب کا درجہ حاصل ہوا۔

''ندہب ماتریدی'' مختلف مراحل اورادوارے گزرا۔ تفصیل درج ذیل ہے۔ مسرحله تاسیس: بیدورامام ابوالمنصور ماتریدی کا ہے، اس دور میں آپ نے معتزلداورد گرمبتدعہ کے ساتھ مناظرے کئے۔

مسرطه تکوین: بدورامام ابوالمنصور ماتریدی کے تلاندہ کا ہے، تلافدہ کے دور میں بی آپ کا فدہب سب سے پہلے سمرقند میں مشہور ہوا۔ اس دور کی مشہور شخصیات میں سے:

المهن التواق من محمد بن اساعيل الحكيم السم قدى (التونى:342 بجرى) المهن الماء المعظم في المر قدى (السواد الاعظم في المهدة من كتبسه إلى المسحسانف الالهدة ، و"السواد الاعظم" في المدهدة

المن دوی (المتوفی: 390 جری) موی بن عیسی المزدوی، جد فخرالاسلام المنزدوی (المتوفی: 390 جری)

الما البر المر دوى عمر بن عمر بن حسين بن عبد الكريم، (التوفى:493 جرى)

ہیں۔ابوالیسرالبز دوی کے مشہور تلامذہ میں سے بھم الدین عمرالنسفی مؤلف''العقائد النسفیہ''ہیں۔

مسرطه تالیف: اس دور میں ندہب ماتریدی کے دلائل کو با قاعدہ تصانف کی

صورت میں مرتب کیا گیا۔اس دجہ سے میددور باقی تمام ادوار سے وسیع اور ممتاز ہے۔

اس دور کی مشہور شخصیات میں سے:

🖈: ابو المعين ميمون بن محمد بن معتمد النسفي، ( الهنوفي: 8 0 5 جري) صاحب

كتاب: "تبصرة الادلة")\_

﴿ ابوحفص بحم الدين عمر بن محمد الحنفي النسفي ، ( النتو في :537 جمري ) \_

تها: ابو محمد نور الدين احمد بن محمد الصابوني التوني: 0 8 5 بجرى، صاحب

كتاب:"الكفايه في الكلام")\_

☆: حافظ الدين عبدالله النسفى (المتوفى:710 ہجرى)\_

الأصدرالشريعيداللدين مسعودالتونى: 747 بجرى، صاحب كتاب "تستقيم الأصدان").

المنجية في الآخرة") بين - 86 بجرى المنجية في العقائد المسايرة في العقائد المنجية في الآخرة المسايرة في العقائد

ماترید میرے اصول اور اشاعرہ کے ساتھ مختلف فیدمسائل میں (المسارہ) بہترین

قب المعت عامه تنهب الزيدي كوبهت جلد قبوليت عامه حاصل

مولی، جس کی ایک بردی وجہ نیا ہے کہ خلافت عقانیہ کے تمام سلاطین امام تریدی کے

ندهب بريض جهال جهال تك خلافت عنائد تقي و بال برامام تريدي كانديب غالب ا

تقال بعني سمرقند و بخارات ليركمل جزيره عرب و مندوستان ، بلا د فارس ، روم اور براعظم

923

یورپ میں امام ماتریدی کے افکاررائج تیجے۔

ہندوستان میں "درس نظامی" پڑھانے والے تمام مدارس امام تریدی کے

ند بهب پر بین، اسی طرح چین،افغانستان، بلاد ماوراء النبر، ترکی، رومانیه، عراق، م

مصر، براعظم افریقه میں اب بھی ند ہب ماتر ید بیای غالب ہے۔

ہندوستان میں مذہب ماتر یدریہ کے بہت بڑے امام، فقیدا ورمحدث ''الشاہ

احدرضاخان''التوفی:1340 ہجری ہیں <sub>ب</sub>

# ماتریدیہ کے اصول:

ند به ماترید بین اصول دین کو معقلیات اور دسمعیات میں تقسیم کیا گیا ہے۔
د معقلیات اس میں تو حید وصفات باری تعالی بحسن وقتح وغیرہ شامل ہیں۔ یعنی
ارسال رسل کے بغیر بھی ہرانسان کو تو حید باری تعالی کا قرار ضروری ہے ، اور اسی طرح
اشیاء کے حسن وقتح جاننے میں عقل مستقل ہے ، شرع میں اسی حسن وقتح کی تا ئید ہے۔
اشیاء سے حسن وقتح جانے میں وہ امور ہیں جن تک عقل کی رسائی نہیں مثلا:
شرعیات ، امور آخرت ، عذاب قبر ، وغیر ذلک۔

عمقائد كم باب ميں ماتويديه كا مذهب: دليل جب قطى الثبوت اور قطى الدلالة بوتواس عقائد تابت بوئے ، لين نص قرآنى اور سنة متواتره اور ائر دليل قطى الثبوت بوگر قطى الدلالة نه بوتواس عقائد ثابت نہيں ہوئے اور ائ طلى الثبوت بوگر قطى الدلالة نه بوتواس عقائد ثابت نہيں ہوگا۔ فرر ای طرح فرآ عاد ہے جو کے فلی الثبوت ہاں ہے بھی عقیدہ ثابت نہيں ہوگا۔ فرر آ عاد مرف اُ حکام شرعيه اور اثبات اعمال کے لئے مفید ہے۔ باتی عقائد اور اصول کی تفاید اور ای میں نہ کور ہیں۔

سوال: اشاعره اور ماتریدید کورمیان مختلف فید سائل کیایی ؟ - جبواب: اشاعره اور ماتریدید دونول الل سنت بین ، اکثر شوافع اصول مین ام ابوائحن الاشعری کفتیع بین اوراکثر احتاف اصول مین امام ابومنصور ماتریدی کفتیعین بین - اشاعره اور ماتریدی کے درمیان اکثر اصول مین اتفاق ہے - کیونکہ دونوں کا وہی مذہب ہے جوسلف صالحین کا تھا۔ اگر چہدونوں امام ایک دوسر کو جانے بھی نہیں تھے۔ امام ابومنصور ماتریدی بلاد ماوراء النہر سے بھی باہر نہیں گئے ، اور امام الله عمری بھی باہر نہیں گئے ، اور امام الله عمری بھی باور مناق شاھد ہے کہ دونوں نہ ھب حقہ کے ترجمان تھے۔ لیکن اس کے باوجود متعدد مسائل میں دونوں کا اختلاف بھی ہے۔ دونوں کا میں دونوں کا اختلاف بھی ہے۔

| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |                                   |   |
|----------------------------------------|-----------------------------------|---|
| مذهب الاشاعره                          | مذهب الماتريديه                   |   |
| الله عزوجل کی معرفت شرع سے             | الله عزوجل كي معرفت عقل سے        | 1 |
| واجب ہے۔ ورود شرع سے قبل               | واجب ہے،جن کے پاس رسول            |   |
| ایمان بالله واجب نبیس وه لوگ جنگی      | نہیں بھیجا گیا ان بر بھی توحید کا |   |
| طرف رسول مبعوث نه ہو معذور             | اقرار ضروری ہے، اہل فترہ بھی      |   |
| ين                                     | معذورتين_                         |   |
| ارادہ،رضاومحبت ایک ہی چیز ہے۔          | صفت اراده اور محبت ورضامين قرق    | 2 |
|                                        | كرتے ہيں۔ يعنى بعض كام الله       |   |
|                                        | عزوجل کے ارادہ سے ہوتے ہیں        |   |
|                                        | محراللدان برراضي نبيس بوتا بمثلا  |   |
|                                        | کفرومعصیت۔                        |   |

# Marfat.com

| • | ٦. |   |
|---|----|---|
| _ |    | _ |

| اشیاء میں حسن وقتح شرعی ہیں۔         | اشياء مين حسن وفتح عقلي بين-          | 3     |   |
|--------------------------------------|---------------------------------------|-------|---|
| الله عزوجل کے افعال معلل             | الله عزوجل کے افعال حکمت سے           | 4     |   |
| بالاغراض تبين_                       | خالی ہیں۔                             | i<br> |   |
| الله عزوجل كا كلام مسموع بها-        | الله عزوجل كاكلام نفسي غيرمسموع       | 5     | i |
| اشاعره میں سے ابواسحاق الاسفرائینی   | ہے، صوت وحروف اس کلام پر              | ,     |   |
| نے امام ماتر بدی کا قول اختیار کیا   | ولالت كرتے بين۔                       |       |   |
| ہے۔اور ابوبکر الباقلانی فرماتے       |                                       |       |   |
| بن كه الله عزوجل كا كلام غيرمسموع    |                                       |       |   |
| ہے، لیکن اللہ جاہے تو کسی کو بھی سنا | •                                     |       |   |
| سكتاب على خلاف العادة -              |                                       |       |   |
| میصفات حادثہ ہیں۔ لینی تخلیق سے      |                                       | 6     |   |
| قبل-الله عروجل خالق شه تھا۔ای        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |       |   |
| طرح ديكر صفات فعليه ميس لغت كا       |                                       |       |   |
| مجمی میمی تقاضا ہے۔                  | قدىمە بىل ياصفات حادثه بىل؟-          |       |   |
|                                      | ماتريديين بيرصفات قديم بين انكا       |       |   |
|                                      | حوادث کے ساتھ تعلق حادث               | . [   |   |
|                                      |                                       |       |   |
|                                      |                                       |       |   |

| تكوين الله      | 7                                                   |
|-----------------|-----------------------------------------------------|
| تکوین اور       |                                                     |
|                 |                                                     |
| سے وجود         |                                                     |
| فعلیہ اس        |                                                     |
| بيں۔            | ;<br>,<br>,                                         |
|                 |                                                     |
| ينكليف مالا     | 8                                                   |
| محميل مالا      |                                                     |
| عزوجل كافه      |                                                     |
| تُبِحُـمُلُنا أ |                                                     |
| ال سے پنا       |                                                     |
| كيامطيع كوء     | 9                                                   |
| ج:              |                                                     |
|                 |                                                     |
| اس کے عا        |                                                     |
| ماتر بدربيء عقا |                                                     |
| -U.             |                                                     |
|                 | تكليف مالا<br>تحميل مالا<br>عزوجل كافر<br>و يحديدون |

| ایمان کے لئے ضروری ہے کہ برمسکلہ      | مقلد فی الاصول کا ایمان سجح ہے۔  | 10 |
|---------------------------------------|----------------------------------|----|
| وليل قطعي معلوم ہو۔مقلد كاايمان       |                                  |    |
| صحیح نہیں۔                            |                                  |    |
| سعادت وشقاوت جوسی کے لئے لکھ          | سعيد كاشقى ہونا اور بدبخت كا نيك | 11 |
| دیا جائے، اس میں تبدیلی تہیں          | بخت ہوجانا جائز ہے۔سعیدافعال     | •  |
| ہوتی۔سعادت وشقادت کا فیصلہ            | شقاوت ہے تی بن جاتا ہے۔          |    |
| خاتمہ کے وقت ہوگااور وہ سابقنہ        |                                  |    |
| مکنوب ہے۔                             |                                  |    |
| استطاعت مع الفعل ہی ہے۔ فعل           | استطاعت کی دوقتمیں ہیں ایک       | 12 |
|                                       | فعل ہے قبل جس کا معنی ہے         |    |
|                                       | "اسباب وآلات کی سلامتی"۔         |    |
|                                       | اورایک استطاعت مع الفعل ہے       |    |
|                                       | جي المعنى ہے ' توت '۔            |    |
| عورت کی طرف بھی وی ممکن ہے،           |                                  | 13 |
| مثل أم موى                            |                                  |    |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                  | 5  |

14 مندوں کے افعال کا خالق اللہ کسب اشعری کاسمجھنا اتنامشکل ہے عزوجل ہے۔ اور بندہ کہ جب کوئی بات سمجھ نہ آئے تو کہا "کاسپ" ہے۔ گر کس کی جاتاہے "أحسفی من کسب تعریف میں اختلاف ہے۔ الاشعری" ۔ بہر حال اشاعرہ کے ماترید میرد: ''اسباب وآلات کی انزدیک بندوں کے افعال اختیار ہیر سلامتي "صرف الله عزوجل كي تخليق "إبداعا" و"احداثا" الله كي قدرت ہے۔اور استطاعت مع الفعل سے واقع ہوتے ہیں،بندے کا "قوت" بھی اللہ کی تخلیق ہے، اس "در کسب" بیرے کہ فعل کے وقت قوت كا اين اختيار سے بندے كا"اراده" ال قوت وقدرت استعال ''کسب' ہے۔ استعال ''کسب' ہے۔ یا بوں کہیں کہ اصل قعل میں مؤثر ہے۔ لہذا اشاعرہ کے نزدیک بندہ الله كي قدرت باور صفت تعل صرف "كاسب اراده" بي، "كاسب میں مؤثر بندے کی قدرت ہے۔ تو افعل "نہیں۔ فعل دوقدرتوں کے تحت وقوع پذیر یا یوں کہیں کہ فعل ایک ہی '' قوت' سے وجود میں آتا ہے، اور وہ اللہ کی تخلیق سے ہے۔ بندہ اینے فعل میں

 $\Diamond \Diamond \Diamond \Diamond \Diamond \Diamond \Diamond \Diamond \Diamond \Diamond$ 

سوال: "قال أهل الحق حقائق الأشياء ثابتة والعلم بها متحقق خلافا للسوفسطائية". وهو (أى الحق) الحكم المطابق للواقع... حقيقة، ماهيد، هوية من كيافرق ب؟ صدق وق من كيافرق به؟ ان من كيافبت بها أدريه، سوفسطائيكون إلى؟ وجرسميد كياب؟ "حقائق الأشياء ثابتة" كامفهوم بنا به "الأمور الثابتة ثابتة" بينا جائز به سؤال وجواب كي وضاحت كريل.

جواب: (قال المصنف) "قَالَ أَهْلُ الْحَقِّ : حَقَائَقُ الْأَشْيَاء ثَابِتُهُ، والعِلْمُ بِها مُتَحقَّقُ حلافاً للسوفسطائية". الله ترمات بين اشياء كا حقيقتين ثابت بين اوران حقائق كاعلم تحقق بي، برخلاف موضطائية كدوه حقائق اور "العِلْمُ بيسها" كم عكر بين -

"حسق" كسى تعويف: حق وهم بجوواقعه كيمطابق بوراور كااطلاق اقوال ،عقائد، أديان، و فداهب برجوتا هي كيونكه بيسب حق برمشمل بين حق كامقابل باطل ب-

صدق وحق ميں فوق: "صدق اقوال كيساتھ فاص بے ، كہاجاتا ہے "قول صادق" جَبَد "عقيدة صادقة "نبيس كهاجاتا " صدق "كامقابل كذب ہے -

کھی صدق وحق میں یون فرق کرتے ہیں: کہ حق میں واقعہ کی جانب ہے۔ مطابقت کا عتبار ہوتا ہے، اور صدق میں تھم کی جانب سے مطابقت کا اعتبار ہوتا ہے۔ تو ''صدق تھم'' کامعنی ہوگا کہ تھم واقعہ کے مطابق ہے۔ اور 'مقیت تھم'' کامعنی ہوگا کہ واقعہ تھم کے مطابق ہو۔

(قال الشارح): "حقیقة الشی و ما هیته ما به الشی هو هو" لیخی شی علی حقیقت و ما هیته ما به الشی هو هو" موجود م

سیر موید سے بین مولاد کا انجاد ثلاثہ ہو، مثلا زید)۔ دوسرا معنی ہے" وجود کرتی ہے۔ (وہ شیء جو قابل ابعاد ثلاثہ ہو، مثلا زید)۔ دوسرا معنی ہے" وجود خارجی کے ساتھ ماھیۃ اشارہ کے قابل ہوتی ہے۔ مثلا: زید کا خارج میں موجود ہونا ("ھے وید" کے یہ دونوں معانی مستعمل ہیں)۔ تیسرا معنی ہے خارج میں موجود ہونا ("ھے وید فی الخارج ہے۔

اعتواص: (قال الشارح) فإن قيل: فالحكم بثبوت حقائق الأشياء يكنون لغوا، بمنزلة قولنا الأمور الثابتة ثابتة "كر"حقائق الأشياء ثابتة" كامفهوم بنما "الأمور الثابتة ثابتة" برلغواورنا جائز م

جبواب: جن وقائق الاشياء كاجم اعتقادر كھتے ہيں اوران كوناموں سے مسئ كرتے ہيں جي انسان، فرس، آسان، زمين توبيہ في نفس الامرموجود ہيں۔ جي جي جي انسان، فرس، آسان، زمين توبيہ في نفس الامرموجود ہيں۔ جي كہاجا تا ہواجب الوجود موجود لين جس كوجم واجب الوجود مانتے ہيں وه موجود في نفس الامرے الامور الثابتة ثابتة كى طرح نہيں ہے۔

جواب کی تحقیق ہے ہے کہ تی کے لئے بھی مختلف اعتبارات ہوتے ہیں کہ بعض اعتبارات ہوتے ہیں کہ بعض اعتبارات کی وجہ سے اس برحکم لگا نامفید ہوتا ہے اور بعض کی وجہ سے مفیر نہیں ہوتا جیسے کہ انسان ہے جب بیاظ کیا جائے کہ بیا یک جسم ہے۔ (مطلق جسم صاس وغیرہ نہیں) تو اب اس پر حیوا نہت کا حکم لگا نامفید ہے۔ ھذا المجسم حیوان ۔اور جب انسان کو اس لحاظ سے لیا جائے کہ بی حیوان ناطق ہے تو اب اس پر حیوا نہت کا حکم لگا نامفید ہیں۔

اس طرح حقائق کے بھی مختلف اعتبارات ہیں۔ کہ حقائق معلومہ ہیں یا موجودہ ہیں۔ کہ حقائق معلومہ ہیں یا موجودہ ہیں۔ نوان پر شبوت کا تھم اس حیثیت سے مفید ہے کہ بیمعلومہ ہیں اوراس حیثیت سے کہ بیموجودہ ہیں لغوہ۔

"والعلم بها متحقق": اشياء كنصورات ان كرهائ كاعلم، اور ثبوت واحوال ال ان كن تقد يق محمد بين ان كرفوت كاعلم يقين من كونكه جميع حقائق كاعلم انسان كوحاصل بي نبيل اس قول سان بردد هم جواس بات ك تأك بين كرهائق من بي كري كا علم انسان كو حاصل بي نبيل اور ان كربوت وعدم كاجمي كوئي علم نبيل من كرهائق من بي كري كا علم المنت اور ان كربوت وعدم كاجمي كوئي علم نبيل من خطا فا للسو فسطائيه": "سوفا" كامتى "علم وحكمت" مهاور" اسطا" كا معنى من أخر ف كالله يعن لمن سازى كي حكمت وعلم (طمع سازى بيه كرق على حقيقت من المنت المنت كرا المنت المنت المنت المنت كرا المنت ا

وشمن ہے انگون کے ساتھ عناد ہے اس وجہ سے انکامینام رکھا گیا۔

"عسفديسه": جوهاكل كثبوت كالنكاركرتي بين اوربي خيال كرتي بين كديه

اعتقاد کے تابع ہیں،اگرہم کسی تی کے جوہر ہونے کا اعتقاد کریں تووہ جوہر ہوگایاعرض

كاكرين تو وه عرض موكاء اس طرح قديم وحادث مونائجى مارے اعتقاد برے۔

وسموا عنديه لزعمهم ان حقيقة الشي ما هو عند المعقتد. لين

''عند بیر' نام اس وجہ سے ہے کہان کے نز دیک شیء کی حقیقت وہی ہوگی جسکا انسان

عقيده ركھے۔

"الادايه": جوثبوت وعدم ثبوت شيء كعلم كاانكاركرتے ہيں بثىء كےثبوت وعدم

میں شک کرتے ہیں، اوراین اس شک میں بھی شک کرتے ہیں، اس طرح بیسلسلہ

آكے چلااجائے گا۔وسموا بهذا الاسم لأنهم يقولون لا أدرى ولا أدرى.

انکامینام ال دجہ سے پڑا کہ بیہ برشیء کے بارے میں کہتے ہیں''ہم بیں جانے''۔

سو فسطائيه كوجواب: سوفسطائيه كوجوان الاشياءك

منكر ہيں،ان كے جواب ميں كہتے ہيں كہتمهارابدا نكار درست نہيں كيونكه بعض اشياء

ثابت بین بالعیان۔ (أی برؤیة البصر كالفنس والارض) اور بعض بیان كے ساتھ

ابت بي (أي بالبرهان كالواجب تعالى)\_

ایک الزامی جواب اگراشیاء کی فی مخفق نه موتواشیاء ثابت بین ادراگر مخفق موتونفی بھی حفائق میں سے ایک حقیقت ہے اس لئے کہ یہ '' کی ایک قشم ہے۔ توشیء من الحقائق میں سے ایک حقیقت ہے اس لئے کہ یہ '' کی ایک قشم ہے۔ توشیء من الحقائق ثابت ہوگی، لہذا نفی علی الاطلاق درست نہیں۔ لیکن بیجواب صرف ' عنادیہ'

<u> کے لئے ہی ہے۔</u>

000000

سب ال اسباب علم پرنوٹ کھیں ،خبرصادق کی گنی شمیں ہیں؟ تعریف وہم بیان کریں، خبرصادق کی کنی شمیں ہیں؟ تعریف وہم بیان کریں، خبرصادق علم ضروری کی موجب ہے یا استدلال کی وضاحت کریں؟ جواب:

علم كى تعريف: "العلم هو صفة يتجلى بها المذكور لممن قامت هى به" علم ايك صفت به سي ندكور (چا به وه موجود هويا معدوم ممكن مويا مستخبل) ظامر موال شخص كے لئے جس كے علم كاس (ندكور) كے ساتھ تعلق مور (يتعريف ابومنصور ماتريدى كى بے) يعنی علم وه صفت ہے جس سے مطلوب منكشف موتا ہے۔

علم کی تعریف و حقیقت میں کافی اختلاف ہے، یہاں پرعلم میں انکشاف تام کی قید لگاتے ہیں، اور اس کا مقابل ' ظن' شار کرتے ہیں۔ جولوگ علم کی تقسیم' تصور' و '' تفکد بین'' کی طرف کرتے ہیں ان کے زدیک' ' ظن' بھی علم کی ایک قشم ہے۔

# اسباب علم تین هیں:

مخلوق کیلئے اسباب علم تین ہیں (حواس سلیمہ بخبر صادق اور عقل) تین ہیں حصر استقر الی ہے۔ وجب حصوب سبب اگر خارج سے ہوتو خبر صادق کیونکہ بیا کی آواز ہے جو کہ خارج سے نی جاتی ہے۔ اگر خارج سے نہ ہو بلکہ داخلی ہولیکن وہ آلہ غیر مدرک ہوتو حواس ہے ( کیونکہ حواس واسطہ ہے، اصل ادراک عقل سے ہے) اور اگروہ آلہ مدرک ہوتو عقل ہے۔

اعتواض: ان اسباب کا نین میں حصر کرنا تیج نہیں (اول): اس لیے کہ سبب موثر تمام علوم میں تو اللہ تعالی کی ذات ہے۔ کیونکہ اللہ تعالی بغیر تا ثیر حاسہ جبراور عقل کے علم بیدا فرما تا ہے۔ اور سبب ظاہری (جیسے کہ جلانے کیلئے آگ) عقل ہی ہے غیر نہیں۔ حواس واخبار عقل کے لئے آلات اور ادراک کے طرق ہیں۔

الحاصل جوسب علم کی طرف پہنچا تا ہے وہ یہ ہے کہ اللہ تعالی علم کو اسباب کے ساتھ پیدا کردے، جیسا کہ عادت الہیہ جاری ہے، تو یہ مدرک (مثلاً عقل)، آلات (مثلاً جس) اور طریق (مثلاً خبر) کو بھی شامل ہوگا۔ اور ان کے علاوہ دیگر اشیاء (مثلاً: وجدان، حدیں، تجربہ اور نظر عقلی) کو بھی شامل ہوگا۔ لہذا جب ایسا ہے تو اسباب علم کا تین میں حصرے نہیں۔

جواب: تین بین حرمشائ کی عادت پرہے کہ وہ صرف مقاصد بیان کرتے ہیں ۔ مشائ نے جب کرتے ہیں ۔ مشائ نے جب بعض ادراکات کوحواس ظاہری کے استعال کے بعد پایا (چاہے وہ ذوی العقول سے ہوں یا غیر سے ) تو حواس کوا کے سبب بنایا۔ اور جب خبر صادق سے معلومات دینیہ کے بوے برے مسائل کا تعلق تھا تو اس کو دوسرا سبب بنایا۔ اور جب مشائ کے برے برے مسائل کا تعلق تھا تو اس کو دوسرا سبب بنایا۔ اور جب مشائ کے بردے بردے مسائل کا تعلق تھا تو اس کو دوسرا سبب بنایا۔ اور جب مشائ کے بردے بردے مسائل کا تعلق تھا تو اس کو دوسرا سبب بنایا۔ اور جب مشائ کے بردے بردے مسائل کا تعلق تھا تو اس کو دوسرا سبب بنایا۔ اور خیال یا وہم بھی کہتے ہیں ) ثابت نہیں ۔ اور نظریات ، ہر بہات ، حدسیات ، کی تفاصیل سے ان کو کچھ غرض بھی نہیں ، اور اس کے ساتھ تمام کا مرجع عقل کی طرف ہی ہے تو عقل کو تیسرا سبب بنایا۔

يها سبب علم:

حواس پانچ هيں: (سمع،بھر،شم، ذوق بس) يعنى: سننے، ديكھنے، سونگھنے، چھنے، جھونے کی اسل حقیقت کاعلم تو الله عزوجل کو ہے۔ طب و حكمت میں حواس کی پچھ حقیقت ہوں ہے کہ!

سمع: وه قوت جو کان کے سوراخ کے پیچھے بچھائے ہوئے پر دول میں رکھی گئے ہے،
جب ہوا کے ذریعہ آ وازان پر دول تک پینچی ہے قوانسان کوآ واز کا ادراک ہوتا ہے۔
مصد: وه قوت جو دو پیٹوں میں رکھی گئے ہے، یہ دونوں پٹھے دماغ میں ملے ہوئے
ہیں اور ہرایک کا ایک ایک آ کھے تعلق ہوتا ہے۔

سلم: دماغ کے اسلے حصہ میں دوا بھر ہے ہوئے کوشت کے فالتو حصوں میں بی توت رکھی گئی ہے، جب ہوا کے ذریعہ کوئی (خوش، بد) بوخیثوم (نتھنوں کا آخری حصہ) تک پہنچتی ہے تواس قوت کے ذریعہ اسکا ادراک ہوتا ہے۔ کسی بینے تا ہماں میں ایک قوت رکھی گئی ہے، جس سے گری ہر دی خشکی ہے کا کا

اسمس: تمام بدن میں ایک قوت رکھی گئی ہے، جس سے گری سردی خشکی ہزی کا احساس ہوتا ہے۔

فوعد: ان تمام حواس کا الگ الگ کام ہے، ایک کا دراک دوسرے سے حاصل نہیں ہوتا۔ اگر چہ شرعابہ جائز ہے کہ بیسب اللہ عزوجل کی تخلیق سے ہے، اللہ جا بتا تو باصرہ سے آوازوں کا ادراک بیدافر مادیتا۔

## وسرا سبب علم:

# خبر صادق و کاذب کی تعریف :

خبرصادق وہ ہے جو واقعہ کے مطابق ہو کیونکہ خبر کلام ہے اور اس کی خاری کے ساتھ ایک نسبت ہے ، اگر خارج اس نسبت کے مطابق ہوتو وہ صادق ہوگا ، اگر خارج اس نسبت کے مطابق ہوتو وہ صادق ہوگا ، اگر خارج اس نسبت کے مطابق نہ ہوتو وہ کا ذب ہوگا۔ یوں بھی تعریف کرتے ہیں کہ واقعہ خبر کے مطابق ہوتو صدق ورنہ کذب فرق صرف اتنا ہے کہ اول میں صدق وکذب خبر کے اوصاف ہیں ، اور ٹانی میں مخبر (خبر دینے والے) کے اوصاف ہیں ، اور ٹانی میں مخبر (خبر دینے والے) کے اوصاف ہیں ۔

## خبر صادق کی اقسام:

خرصادق کی دوشمیں ہیں: (۱): خرمتوار ، (۲): حب السوسول السموید بالمعجزة. خررسول جس کی مجزه کے ساتھ تائید ہو۔

(۱): خبر متواتر: وہ خبر جوتوم کی زبانوں پیصادق ہواور وہ توم بلحاظ تعداداتی ہوکہ عقلا ان کا جموت پر اتفاق محال ہو، اس خبر ہے بغیر شبہ کے علم حاصل ہوتا ہے۔ اور دوسری بات رہے کہ اس ہے "علم ضروری" ، حاصل ہوتا ہے، جیسے مکہ کے دچود کاعلم۔ (۲): جبر خبررسول جومجز ہے مؤید ہو، اس سے وعلم استدلالی عاصل ہوتا ہے۔ علم استدلالی سے مرادوہ علم جونظر فی الدلیل سے ثابت ہو۔ اور جوعلم خبررسول سے حاصل ہوتا ہے ۔ یہ متابہ ہے۔ یعنی تشکیک مشکک سے زوال کا احتمال نہیں رکھتا۔

سؤال وجواب: خبر الرسول المويد بالمعجزة كاتم في جووضاحت كى كريم مردى كم مثابه بقواسكوالك من فركر كاكيافا كده بداسكاجواب يه به كرايك بي فايد بالمعجزة كاكيافا كده بداسكاجواب يه به كرايك بي فس جُوت (بانه سمع من في الرسول عَلَيْسَلُهُ )اورايك ب السياحاصل بوف واللهم مثلاً: "البيئة عملى المُماتي والكيمين عكى مَنْ أن كرّ البيئة عملى المُماتي والكيمين عكى مَنْ أن كرّ البيئة عمل المراكبة بهم التراكبة المراكبة بهم التراكبة المراكبة بهم التراكبة بهم التراكبة بهم التراكبة بهم التراكبة بهم التراكبة بها ما فيه)

جبکہ خبر واحد کے بارے میں متکلمین کا نظریہ ہے کہ بیموجب علم نہیں بلکہ موجب ظن ہے کیونکہ اس (خبر واحد) کے خبر رسول اللیکی ہونے میں شبہ ہے۔

اعتراض: خبرصادق کی اس کےعلاوہ بھی اقسام ہیں۔مثلا: اجماع ،خبر مختف بالقر ائن ، لہذاخبرصادق کوصرف دومیں بند کرنا تھے نہیں۔

جواب: یہاں پرخبر سے مراد وہ خبر ہے جوعوام کے لئے سبب علم سبخ، قرائن وغیرہ ملانے کے بغیر، لہذا خبر خصص بالقرائن عام بیں اوراجماع متواتر کے تھم میں ہے۔ ملانے کے بغیر، لہذا خبر محتص بالقرائن عام بیں اوراجماع متواتر کے تھم میں ہے۔ تیسوا سبب علم:

عقل كى تعريف: "هو قورة لبلنفس بها تستعد (النفس) لسلعلوم والادراكات". عقل وهوت برسيفس علوم وادراكات كيك تيار معهد م

عقل سے جوملم باالبداعة ثابت مووه ضروری موتاہے (بعن فکر کے بغیر جیسے کل جزء

ے براہوتا ہے) اور جوعلم استدلال کے ذریعہ حاصل ہووہ اکتبابی ہوتا ہے۔
"علم اکتبابی" وہ علم جو "کسب" کے ذریعہ حاصل ہو۔"کسب" دوطرح ممکن ہے۔
(۱):عقلیات میں نظر وفکر "کسب" ہے۔ (۲): اور غیرعقلیات میں "کسب" اپنے
اختیار ہے اسباب کوکام میں لانا ہے۔ اس کے مقابل "علم ضروری" ہے۔

اختیار سے اسباب کوکام میں لانا ہے۔ اس کے مقابل "علم ضروری" ہے۔

\*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\* \*\* \*\* \*\* \*\* \*\*\* \*\*\*\*

سنوال: الهام كاتعريف كريس كياالهام بهى اسباب علم ميس سے ؟
الهام كى تعويف: "المقاء معنى في القلب بطريق الفيض" يعنى الله عزوجل بطريق في الفيض" يعنى الله عزوجل بطريق في في القلب بطريق الفيض" يعنى بغيراكتباب ) كوئى معنى دل ميس وال و ـــاس تعريف سے دو باتيں معلوم ہوتی ہيں كه الهام خيركا ہوگا، شرشيطان كى طرف سے به اور اسكووسوسه كها جائے گا۔ اور دوسرى بات كه الهام ميں بندے كاكوئى اختيار، وكسب وغيرة بيں ہے۔

العسام سبب علم نهيل هي: مصنف فرمايا" ليس من اسباب المعرفة". (ليس من اسباب العلم) نبيل كما كيونكرمعرفت اورعلم أيك بى چيز الممعرفة" وليس من اسباب العلم) نبيل كما كيونكرمعرفت اورمعرفت كوبسا نظ وجزئيات كساته خاص كيا بيكن استخصيص كى كوئى وجنبيل ب-

الہام ہے عام مخلوق کے لیے علم ثابت نہیں ہوتا کیونکہ بدایک شخص کو ہوتا ہے الہام ہے عام مخلوق کے لیے علم ثابت نہیں ہوتا کیونکہ بدایک شخص کو ہوتا ہے اور یہ جی ممکن ہے کہ وہ شخص الہام اور وسوسہ میں فرق نہ کرسکتا ہواس وجہ سے الہام کی وجہ سے کسی اور برکوئی بات لازم نہیں کرسکتا۔

إلى ال خف كو جد الهام موا معلم حاصل موكا - عديث من الهام كا ثبوت من الهام كا ثبوت من الأمم كا ثبوت مر الأمم من الأمم كا ثبوت مدار ثاوم : "إنّه قد كسان فيدم المنظم فانه عمر بن المخطاب قال من حد تدون وإنه إنْ كان في أمّتى هذه منهم فإنه عمر بن المخطاب قال

ابن وَهُبِ تَفْسِيرُ مُحَدَّثُونَ مُلْهَمُونَ " (صحيح مسلم).

حضرت على رضى الله عنه كاقول ب: "الهسمنسى دبسى المهاها" (كنز العمال) سلف صالحين مين بهى كثير جماعت كوالهام مواكرتا تقاله

 $^{2}$ 

سوال: "العالم بجميع اجزائه محدث" كى وضاحت كرير.

عسالم كى تعريف: الله تعالى كعلاده جميع موجودات كوعالم كمت

بیں جیسے عالم اجمام، عالم اعراض، عالم افلاک وغیرہ۔ شارح نے فرمایا:

"العالم أي ما سوى الله تعالى من الموجودات مما يعلم به الصانع"

کہ عالم سے مراد اللہ تعالی کے علاوہ وہ موجودات ہیں جنگی وجہ سے صانع کاعلم

أجائي

عسالم بجميع اجزائه حادث هے: جميع اجزائه حادث

ان میں ہے اور زمین اور جو بھھاس پر ہے تمام حادث ہیں۔

حادث كا معنى: حادث سے مرادعدم سے وجود كى طرف آنے والا عدم سے

وجود كى طرف آنے كامطلب بيے كه بہلے معددم تفا بھرموجود ہوا۔

اختساف فاسفه: فلاسفه سان كوقد يم مانة بين وه آسان كے صدوت ك

قائل بى تېيى بى دە كىنتے بىل كەآسان كاھيولى بصورة جسميداورنوعيدقدىم بىل\_اس

طرح عناصرار بعد آگ، یانی، مواملی) این هیولی اورصورة جسیمه کے لحاظ سے

قديم بين ليكن نوع كے لحاظ سے ، يعنى بيعنا صربھى صورة سے خالى اور جدانبيں ہوئے۔

اعتسواص: فلاسفه کی طرف قدم کی نسبت کرنا درست نبیس ہے اس لیے کہ انہوں

فيصراحة ماسوى الله تعالى كے حدوث كا قول كيا ہے؟

جهواب قديم اور حادث كي دوسمين بين قديم ذاتى اورقد يم زمانى مادث ذاتى

اورحادث زمانی۔

قديم ذاتى: جو محتاج الى الغير نهور

قديم زماني: جومسبوق بالعدم تدبو\_

حادث ذاتى: جو محتاج الى الغير مو.

حادث زماني: يومسبوق بالعدم بو\_

فلاسفہ نے اگر چہ ماسوی اللہ کے حادث ہونے کا قول کیا ہے کیکن وہ اسے قدیم زمانی مانتے ہیں بعنی اس برعدم طاری نہیں ہوا ہے جبکہ متعلمین کے نزد کی عالم حادث ذاتی نہیں بلکہ حادث زمانی ہے توجس معنی کے لحاظ سے فلاسفہ نے ماسوی اللہ کو حادث کہا ہے وہ قدم کے منافی نہیں ہے۔ حادث کہا ہے وہ قدم کے منافی نہیں ہے۔

دلیل: عالم بجمیع اجزائد لین کائنات اوراس کی ہر چیز حادث ہے اس لیے کہ عالم مشتمل ہے اعمان وعوارض پر۔اور اعمان وعوارض حادث ہیں پس ثابت ہوا کہ عالم حادث ہے۔

**ተተ** 

سوال: اعيان واعراض كى وضاحت كري ؟ اعيان واعراض حادث إلى ياقد يم؟
جهواب: اعيان عين كى جمع بي دعين ، بروه شه به جومكن الوجود بو (بامكان خاص ، يعنى وجود وعدم ضرورى نبيل) اورائي وجود بل غير كامخان شهو اور "عرض" وه به جواب قيام بل غير كامخان به و مثلا انسان عين م اورانسان كا "مورا" يا ده به جواب قيام بل غير كامخان به وجود بل كس غير كامخان نبيل اور "كورا" يا "كالا" بونا بيعض ب انسان اي وجود بل كس غير كامخان نبيل اور "كورا" يا "كالا" بونا وجود انساني كامخان بيل اور "كورا" يا

اعیان کی پھر دو قسمیں ھیں: مرکب اور فیرمرکب بوا عیان مرکب اور فیرمرکب بوا عیان مرکب اور فیرمرکب بوا ایک صحیح بین دو اجراب مرکب بوگا ایک صحیح بین دو اجراب میں اشاعرہ کے در یک جم کم از کم دو اجراب میں اشاعرہ کے در یک جم کم از کم دو اجراب میں اشاعرہ کے در یک جم کم از کم دو اجراب میں اشاعرہ کے در یک جم کم از کم دو اجراب میں اشاعرہ کے در یک جم کم از کم دو اجراب میں اشاعرہ کے در یک جم کم از کم دو اجراب میں اشاعرہ کے در یک جم کم از کم دو اجراب کے در یک جم کم از کم دو اجراب کے در اجراب کی دو اجرا

ہے کہ جسم میں تین اجزاء ہونے چاہیے تا کہ ابعاد ثلاثہ (طول ،عرض عمق ) تحقق ہو۔ غیر مرکب کی مثال' جو ہر' ہے یعنی وہ عین جو' انقسام' کو قبول نہ کرے۔اس کو جزء لا پتجزی کہتے ہیں فلاسفہ جزءلا پتجزی کے منکر ہیں۔

السحاصل: اعیان (اجهام وجواہر) کواعراض لائق ہوتے ہیں اعراض کی جار متمیں ہیں۔

کا: السوان: لینی رنگ بیاصل میں جار ہیں سیاہ ،سفید ،سرخ ،سبز ،یازرد۔اور باقی رنگ ان کے ملنے سے بنتے ہیں۔

انواع بین: پہلا" اجتماع": (دو چیزوں کاکسی مکان میں یوں موجود ہونا کہ ان میں انواع بین: پہلا" اجتماع": (دو چیزوں کاکسی مکان میں یوں موجود ہونا کہ ان میں تیسری چیز داخل نہ ہوسکے، اجتماع کہلاتا ہے)۔ دوم "افتراق": (دو چیزوں کا یوں موجود ہونا کہ ان میں تیسری چیز داخل ہوسکے، افتراق کہلاتا ہے)۔ سوم "حرکت": (ایک چیز کا دو وقت میں، دومکان میں ہونا حرکت ہے)۔ چہارم "شکون": (ایک چیز کا دو وقت میں، دومکان میں ہونا حرکت ہے)۔ چہارم "شکون": (ایک چیز کا دو وقت میں ایک ہی چیز میں ہونا سکون ہے)۔

کے: طعوم: لیخی ذاکتے اس کے 9 انواع ہیں تکنی، تیزی ممکینی، پھیکا بن، ترشی، کھینےا دشی، کھینے اس کے 9 انواع ہیں تنظیم میں کہ کھینےاوٹ، شیرینی، چربدار، بے مزہ بن۔

نسوات: مصنف کے الفاظ میں 'عفوصة' (پیمکاین) اور' قبض' ( کھینچاوٹ) پر اعتراض ہے کہ ان دونوں میں باعتبار ماہیت کے کوئی فرق نہیں قبض میں زبان اوپر ایجے سے کہ ان دونوں میں باعتبار ماہیت کے کوئی فرق نہیں قبض میں زبان اوپر سے۔
میچے سے سکرتی ہے اور عفوصة میں صرف اوپر سے۔

م: اوائع: ليني خوشبويابدبور

اعیان واعراض حادث بین قدیم نبیل کیونکه اعیان واعراض سے عالم بنآ میاور عالم ما منآ میاور عالم منا میاد میاد میا

اعراض کا حدوث مشاہدہ اور دلیل دونوں سے ثابت ہے۔ مثلاً اسکون کے بعد سیابی کا حادث ہونا مشاہد ہے۔
بعد حرکت، تاریکی کے بعد روشنی اور سفیدئی کے بعد سیابی کا حادث ہونا مشاہد ہے۔
اور دلیل بیہے کہ بعض اعراض پرعدم طاری ہوتا ہے اور عدم قدم کے منافی ہے۔
اعیا ن بھی حادث ہیں کیونکہ اعیان بھی حادث پر مشتمل ہیں۔ اور جو حوادث پر مشتمل ہووہ خود دبھی حادث ہوتا ہے۔ کیونکہ ''اعیان' حرکت وسکون سے خالی نہیں اور حرکت وسکون سے خالی نہیں اور حرکت وسکون خود حادث ہیں۔

آخری بات بیر کہ جسکا عدم جائز ہواس کا قدم منتع ہوتا ہے اور اعیات واعراض کاعدم جائز ہے لہدایہ قدیم نہیں بلکہ حادث ہیں۔

**ተ** 

سوال: "جزءلا بجزئ" کی تعریف کریں اور اس کے اثبات وعدم اثبات برولائل قلمبند کریں:

بہریں۔ تعریف: ''جزءلا یجزئ'وہ عین ہے جوتقیم وہمی ،فرضی ،اور تعلیٰ میں سے کسی کو بھی قبول نہ کرے۔

# "جزء لا يتجزى" كا اثبات:

اثبات کی دیگر دو مشعور دلیلی : اگر تر والی کوتلیم نه کیا جائے اور کہاجائے کہ ہر جز و کی (لا المی نهایة) تقسیم ہوگی تواس صورت میں رائی کے دانداور پہاڑ میں کوئی فرق نہ ہوگاس لیے کشی کا بڑایا جھوٹا ہونا اجزاء کی قلت و کثر ت پرموتو ف ہے۔ اب جب دونوں (لا المسی نهایة) منقسم ہوئ تو پہاڑ کی ہر جز و کے مقابلے میں رائی کے داند کی جز و ہوگی ، لہذا پہاڑ رائی کے داند سے بڑاند ہوا ، حالانک میں بالبدا صحاوم ہے کہ پہاڑ رائی کے داند سے بڑاند ہوا ، ایک الی چیز ہوگی جو گا جو گا ہوگا ہوگا۔

دوسری دلیل بیہ کہ جم کے اجراء کا مجتم جونا جم کی ذات کا تقاضا نہیں ہوتی، مثلا آگ کے لئے حرارت ذاتی ہے۔ (شیء کی ذاتی اس شیء سے الگ نہیں ہوتی، مثلا آگ کے لئے حرارت ذاتی ہے، آگ سے الگ ہوناممکن نہیں)۔ اگراییا ہوتا توجسم کی تقسیم نہوتی حالا نکہ جسم کی تقسیم ہوتی ہے۔ اب جسم کی جتنی تقسیم ممکن ہو، وہ اللہ تعالی بالفعل فر مادے۔ اور اللہ عزوجل اس پر قادر ہے کہ ایک ایسے جزء کی تخلیق فرمائے جس پرجسم کی تقسیم ختم ہولی کہ ایک ایسے جزء کی تخلیق فرمائے جس پرجسم کی تقسیم ختم ہولی کہ ایک ایسے جز کو دور کرنے کیا اس جزء کو تقسیم کرنا پڑے گا۔ حالا نکہ ہم نے فرض کیا تھا تعالی سے بجز کو دور کرنے کیلئے اس جزء کو تقسیم کرنا پڑے گا۔ حالا نکہ ہم نے فرض کیا تھا کہ اس جزء کی حرید ہوئی ، اللہ نے ساری ممکنہ تقسیمات کو بالفعل موجود کر دیا۔ لہذا اس جزء کی مزید تقسیمات کو بالفعل موجود کر دیا۔ لہذا اس جزء کی مزید تقسیم اور یہی جزء لا بجزی ہے۔

### ان دلائل کا بطلان:

پھلی دلیل: "کرہ"کا سطح پررکھنے سے نقطہ (وجود میں) ثابت ہوتا ہے۔اس سے"جزء لا یجزئ" ثابت ہیں ہوتی۔ کیونکہ کرہ کی سطح میں حلول، حلول طریانی یا جواری ہے دلیل تب سے جب نقطہ کامل میں حلول ،حلول سریانی ہو۔

حلول سریانی نظم کامل میں حلول اس طرح ہوکہ حال کی طرف الگ یہ حلول سریانی و الگ یہ حلول سریانی دالگ یہ

اشارەحىي نەببوسكے۔

حسلول طویانی: حال کاجب محل میں طول اس طرح ہوکہ حال کی طرف الگ

ے اشارہ حسی ہوسکے۔

دوسری دلیل: یدرلیل بھی ضعیف ہے کہ جم کا جھوٹا یابر اہونا اجزاء کے کاظ سے نہیں بلکہ فی الحال اس شئے نے جس کل کا اعاطہ کیا ہوا ہے اس کل کی وجہ سے شیء کو جھوٹا یابر اکہا جا سکتا ہے۔

تیسوی دلیل اس دجہ نے معیف ہے کہ جسم کی بالفعل تقسیم ہونے کے بعد جوجزء خی جاتی ہے اس کی تقسیم نہیں ہوتی لیکن تقسیم ہونا ممکن ہے بلکہ جسم تو اجزاء سے مرکب بی نہیں یہ تصل واحد ہے۔

"جزءلا يتجزئ" كي في كردلاك بهي كمزور بين اس وجه سے اس مين امام

رازی نے تو قف کیا ہے۔

**ተተ** 

سوال: "والمحدث للعالم هوالله تعالى" عبارت كي توضيح كري-

جواب:

عالم کا پیدا کرنے والا اللہ تعالی ہے لین وہ ذات جوواجب الوجود ہے اور اپنے وجود میں کسی کامتاج نہیں۔ کیونکہ اگر وہ ' واجب الوجود' نہ ہوتو (جائز الوجود ہوگا) بھر وہ خود عالم میں سے شار ہوگا اور عالم کا بیدا کرنے والا نہ ہوگا۔ بھی بیہ بات بول بھی کی جاتی ہے کہ مبدأ ممکنات کا واجب ہونا ضروری ہے کیونکہ بیم مبدأ اگر ممکن ہو تو جہتے ممکنات میں سے ہوگالہذا وہ ذات ممکنات کا مبدأ نہ ہوگی ، کیونکہ کوئی تی وائی وات کے لئے علت نہیں بن عتی۔ بلکداس ممکن کیلئے بھی کوئی مبدأ ہوگا۔ اس طرح سے سلسلہ چانا جائے گا جس سے تسلسل لازم آئے اور تسلسل باطل ہے لبذا خابت ہوا کہ سلسلہ چانا جائے گا جس سے تسلسل لازم آئے اور تسلسل باطل ہے لبذا خابت ہوا کہ

ممکنات کا مبداً ممکن نبیس ہو گا (بلکہ واجب ہوگا)۔اور عالم کا پیدا کرنے والا جائز الوجود نبیس ہوگا (بلکہ واجب ہوگا)۔

 $\Diamond \Diamond  

سوال: تتلسل كے بطلان كى مشہوردليل (برهان تطبيق) ذكركرين؟

جواب:

تتلسل کے بطلان کی مشہور دلیل برھان تطبیق ہے۔ (برھان تطبیق یہ ہے کہ سب سے آخری معلول سے جانب ماضی کی طرف ایک سلسلہ الی غیر النھاری فرض کریں، پھراس آخری معلول سے ایک ورجہ پہلے معلول (secondlast) سے ایک اور سلسلہ جانب ماضی میں الی غیر النھاری فرض کریں اب اگر پہلے سلسلہ کی ہرجزء کے مقابلہ میں دوسر سلسلہ کی ایک جزء ہوتو ناقص ( یعنی دوسر اسلسلہ ) زائد ( یعنی پہلے سلسلہ ) زائد ( یعنی پہلے سلسلہ ) زائد ( یعنی پہلے سلسلہ ) کے مساوی ہوگا ھالانکہ ناقص کا زائد کے مساوی ہونا محال ہے۔

اوراگر پہلے سلسلہ کی ہرجزء کے مقابلے میں دوسر سے سلسلہ کی جزءنہ ہوتو 
ثابت ہوجائے گا کہ پہلے سلسلہ میں دوسر سے نیادتی ہے۔ لہذا دوسراختم ہوجائے گا، 
یعنی متناہی ہوگا اور اس سے میبھی ثابت ہوگا کہ پہلا بھی متناہی ہے کیونکہ پہلا سلسلہ 
دوسر سے سلسلہ سے زائد ہے لیکن بقدرتناہی اور جومتناہی پر بفتررتناہی زائد ہوتو وہ بھی 
متناہی ہوتا ہے۔ اب پہلا سلسلہ بھی متناہی ہوگا۔

سوال: "الواحد يعنى ان صانع العالم واحد و لا يمكن ان يصدق مفهوم واجب الوجود الاعلى ذات واحدة والمشهور فى ذلك بين المستكلمين برهان التمانع المشار اليه بقوله تعالى لموكان فيهما آلهة الا الله لفسدتا". عبارت كارجم وتشرح كرير - برهان تمانع كياب كم (لو) كامقت ي بهان عبارت كارجم وتشرح كرير - برهان تمانع كياب كم (لو) كامقت ي بهان عبارة في ببب انقاء اول كمتنى بها بهذا "لو كان فيهما" عاضى عن تعدد البرك في نابت مولى ندكم ظلت - جواب تحرير كرير واب حواب تحرير كياب المجواب:

قوجمه: الواحد يعنى صانع عالم ايك باوريمكن بين كدواجب الوجود كامفهوم ايك ذات كے علاوه كى اور يرجى سيا آئے ، متكلمين كے نزد يك اس مسكله ميں برھان تمانع مشهور ہے جس كی طرف 'لو كان فيھ ما آلھة الا الله فيسدتا" باشاره كيا ہے۔

بردهان تعانع: کی تقریر: اگردواله ممکن ہوتے توان کے درمیان تمانع مکن ہوتا کے درمیان تمانع مکن ہوتا کے درمیان تمانع اس ہوتا کہ ایک جرکت زید کا ارادہ کر ساور دومرازید کے ساکن ہونے کا اور تمانع اس طرح ممکن ہے ، جو کہ بالکل ظاہر ہے ، اوراس طرح ان دونوں سے ارادہ کا تعلق بھی ممکن ہے۔ اس لیے کہ اراد تین کے تعلق میں کوئی مدافع جنہیں۔ بلکہ مدافعہ تو دومرادوں کے درمیان ہے۔ یعنی فی نفسہ دو(ارادوں) کا اجتماع ممکن ہے۔ مگردو (مرادوں) کا اجتماع ممکن ہیں۔

تواس وقت جب ایک نے حرکت زید کاارادہ کیا اور دوسرے نے زید کے سکون کا ارادہ کیا، تو تین صور تیں ممکن ہیں کہ یا تو دونوں امر حاصل ہو نگے (یہال پر اجتماع ضدین ہے جو کہ محال ہے) یا کچھ بھی حاصل نہ ہوگا لیتنی دونوں کا ارادہ پورانہیں ہوگا (یہاں پر دونوں کا جوزلازم آتا ہے)۔ یا ایک کا ارادہ پوراہوگا اور دوسرے کانہیں ہوگا (یہاں پر دونوں کا بجوزلازم آتا ہے)۔ یا ایک کا ارادہ پوراہوگا اور دوسرے کانہیں

(توایک کا بخز لازم ہوگا) اور بخز حدوث وامکان کی نشانی ہے اس لیے کہ بخز میں مختاجی ہے۔ کہ وہ اپنی مراد کے حصول میں اس بات کامختاج ہے کہ اس کی مزاحمت نہ کی جائے اور بیاحتیاج نقص ہے، جو کہ وجو ب کے منافی ہے۔ لہذا امکان تعدد سترم ہے امکان تمانع کو، اور میسترم ہے محال کو، اور جس ہے مال لازم ہووہ خود بھی محال ہے لہذا تعدد محال ہو گیا۔

''لو کان فیعما'' میںکلمہ (لو) کے مقتضی پر اعتراض:

اگر بیاعتراض ہو کہ کلمہ (لو) کامقتضی (علی ماذکرہ النحاۃ) بیہ ہے کہ ماضی
میں امر ثانی بسبب انتقاء اول کے منتقی ہے، جیسے: اگر تو میرے پاس آیا تو میں تہمیں
عطا کروں گا، تو کھی ندرینا (انتقاء اعطاء) بسبب ند آنے (انتقاء تجی ء) کے ہے۔ لہذا
بیا آیت عدم تعدد کے لئے ججۃ اقناعیۃ نہیں بن سکتی، صرف اتنی دلالت ہے کہ زمانہ
ماضی میں بسبب انتقاع تعدد کے فساد منتقی ہے۔ اور دوسری بات کہ ماضی کے ساتھ
کیوں مقید کیا حالانکہ مقصود ہرزمانہ میں انتقاء تعدد ہے۔ تو اسرکا جواب بیہ ہے کہ ہاں ہم
سنیم کرتے ہیں کہ (لو) اصل لغت میں اس نفی کیلئے وضع ہے لیکن کبھی (لو) کا استعال
صرف اتنا ہوتا ہے کہ شرط کے منتقی ہونے کی وجہ سے جزاء منتقی ہے، تو پہلا اعتراض
ضرف اتنا ہوتا ہے کہ شرط کے منتقی ہونے کی وجہ سے جزاء منتقی ہے، تو پہلا اعتراض
ختم۔ اور ''من غیس دلالة علی تعین الماضی'' سے دوسر الاعتراض ختم۔ جیسے کہا
جائے: ''لو کان العالم قدیما لکان غیر متغیر'' اگرعالم قدیم ہوتا تو البتہ غیر
متغیر ہوتا اس کا تعلق بھی جمیع زمانوں سے ہے۔

"وقد يجاب بأن انتفاء التعدد في الماضى كاف اذا الحادث لا يكون الها". يعنى يهال برايك الزامي جواب بحيم ممكن م كرز مانه ماضى بين بسبب انتفائ تعدد كفساد منفى م توبيجي استدلال ك لئكافي م كه جو ماضى ميل موجود بين تقاوه حادث بوگا و رحاوث " اله "نبيس بوتا

اصل میں (لو) دومعنوں کیلئے استعال ہوتا ہے بھی زمانہ ماصنی میں استعال ہوتا ہے اور بھی منقطع عن الزمان ہوتا ہے۔واللہ اعلم اور بھی منقطع عن الزمان ہوتا ہے۔واللہ اعلم

#### 000000000

سوال: "و لا يسخر ج من علمه وقدرته شيء .... وعامة المعتزلة: انه لا يقدر على نفس مقدور العبد". الله تعالى كعلم وقدرت يرايك نوث العيل.

#### جواب

الله تعالی کے علم اور قدرت سے کوئی شیء خارج نہیں الله تعالی کے علم و قدرت میں اشاعرہ کا فد ہب ہے کہ بید دنوں الله تعالی کی ذات پر زائد ہیں۔ عبارت میں 'شیء' علم وقدرت دونوں کے لئے ثابت ہے کین علم کے لئے 'شیء' اور ہے۔ کیونکہ الله تعالی کا علم ''مقد ورات' سے زیادہ اور قدرت کے لئے 'شیء' اور ہے۔ کیونکہ الله تعالی کا علم ''مقد ورات' سے زیادہ ہے، ذات وصفات اور محال ''معلومات' تو ہیں لیکن مقد ورات نہیں۔ مقد ور ہروہ 'نشیء' ہے جومکن ہو، عبارت میں اختصار کی وجہ سے علم وقدرت کو جمع کر دیا۔ محال مقد ور نہیں اور اس پر عدم قدرت نقص نہیں اس لیے کہ محالات کے ساتھ ارادہ کا تعلق مقد ور نہیں اور اس پر عدم قدرت نقص نہیں اس لیے کہ محالات کے ساتھ ارادہ کا تعلق محال ہے تو یہ بھی نہیں۔

اگرالله تعلى المحمل وقدرت سے كوئى شى عادى موقو يول جمل بالبعض اور بجرعن البعض الازم آئے گا ينقص والحقار ہے، جبکہ نصوص قطعيم كے عموم اور قدرت كي شمول پرناطق ہے، قال تعالى: "السك الكرى خوكم الكي سند وات و مِن الارض مِنْ لَهُ مَنْ يَتَنَزَّلُ الْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَلِيرٌ وَأَنَّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَلِيرٌ وَأَنَّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ عَلَيمًا"

فسلاسفه كا مذهب: ان كالله تعالى كم بارك بين كبنام كالله تعالى من الله تعلى ال

عزوجل کی قدرت میں ان کا نظریہ ہے کہ اللہ عزوجل ایک سے زیادہ پر قادر نہیں۔ کیونکہ اللہ نتعالی من کل الوجود واحد ہے، اور واحد سے صرف واحد صادر ہوتا ہے، بلکہ ہے، لہذا یم کن کی اللہ نے جسم کو کی اللہ اللہ اللہ کے اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ تعالی نے جو ہر مجرد واحد کو کی تی فر مایا جس کو فلا سفہ قل کہتے ہیں، اور باتی سب اسی عقل کے مرہوں منت ہیں۔

دهریه کا مذهب: دہریہ نے کہا کہ اللہ تغالی اپنی ذات کوہیں جانا ، انکی دلیل یہ بے کہا مالم اور معلوم کے درمیان ایک نسبت ہے اور نسبت تغائر طرفین کو جائتی ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ یہاں پر تغائر اعتباری کافی ہے جیسے کہ میں ہمار نفوس کا علم ہے۔ دوسرا جواب کہ تم نے جو ذکر کیا ہے میلم حصولی کے ساتھ خاص ہے اور این سے نفس کاعلم حضوری ہے۔

نطام کا مذهب: نظام (معزل) کہنا ہے کہ اللہ تعالی جمل اور فیج کے پیدا کرنے پر قادر نہیں ،اس کی دلیل سے کہ باوجود علم کے بری چیزئ تخلیق (خلق فیج مع العلم) شر ہے اور بغیر علم کے جمل ہے ، اور دونوں کی نسبت اللہ کی طرف نہیں کرسکتے ۔جواب: اللہ تعالی سے کوئی شی و فیج نہیں اللہ تعالی کیلئے اس کی خلق میں تصرف ہے کیف بیٹاء (اللہ عزوجل نے امتحان کے لئے خیروشرکو پیدا فرمایا ، پھراس برائی کا ارتکاب فیج ہے کہ اللہ نے منع فرمایا ہے )۔ دوسری بات سے کہ بید دلیل عدم خلق پر دال ہے جبکہ ہمادا مدی عدم قدرت ہے تو اس سے بھی اس کے غرب کا بطلان ظاہر دال ہے جبکہ ہمادا مدی عدم قدرت ہے تو اس سے بھی اس کے غرب کا بطلان ظاہر

اب القاسم البلغى كا مذهب: بلخى كاكهنا بكر الله تعالى بندے كے مقدور كى مثل پر الله تعالى بندے كے مقدور كى مثل پر قادر نہيں۔ (يعنى بندہ جس پر قادر ہے اس كے مثل پر الله تعالى قادر نہيں) در نہ بندہ كا الله كے مماثل ہونالا زم آئے گا۔

اس کی دلیل ہے ہے کہ جب اللہ تعالی نے جواہر کو حرکت وی اور پھر بندے نے دی تو بالکل ظاہر ہے کہ بید و نوں حرکتیں ماہیت میں مختلف ہیں۔ جواب بیہ کہ اللہ کی قدرت از لی اور قدیم ہے اور بندہ کی قدرت ممکن اور حادث ہے۔ اس وجہ سے مماثلت ممکن ہی جہوں۔

ووسری دلیل دیتا ہے کہ فعل عبد طاعت ہے کہ (ان است عدم ل عدلت صلح )، یامعصیۃ ہے، یاعبث ہے۔ جبکہ فعل حق سب سے منزہ ہے، اللہ کا فعل نہ طاعت ہے نہ معصیت اور نہ ہی عبث ( یعنی: بندے کے افعال پر ثواب وعقاب متر تب ہوتا ہے جبکہ اللہ عزوجل کے افعال پر کوئی ثواب وعقاب کا تصورتیں )۔

ابوالقاسم المبنی کا قول معتبر نہیں کیونکہ افعال پر ثواب وعقاب کا متر تب ہونا باعتبار عوارض و دواعی کے ہے۔ باعتبار ذات کے نہیں۔ جبکہ فعل حق عوارض و دواعی

معتزله کا مذهب : معزله کمتے بین که الله تعالی اداده کرے کہ بندے میں بیعی جو بندے کا عین فعل ہے۔ ان کی دلیل کہ الله تعالی اداده کرے کہ بندے میں بیعل پایا جائے اور بنده اس اداده کے عدم کا اداده کرے اگر دونوں واقع ہوئے تو اجتماع نقیصین ہوگا اور اگر نہ پائے گئے تو ارتفاع نقیصین ہوگا اور اگر ایک پایا گیا تو ایک کو قدرت نہ ہوگی اور ہم نے فرض کیا تھا کہ بنده قاور ہے۔ جواب: بندے کی قدرت کی تدرت نہ ہوگی اور ہم نے فرض کیا تھا کہ بنده قاور ہے۔ جواب: بندے کی قدرت کی تربیس بلکہ اس کے افعال کا خالق الله تعالی ہے۔ دوسرا جواب سے ہے کہ اگر ہم تم ہاری ہا تھا کہ بندے کی قدرت سے قدرت حق اقوی ہوتو اس کے افعال کا خالق الله تعالی ہے۔ دوسرا جواب سے ہے کہ اگر ہم تم ہاری ہات ما نیں بھی تو ہم کہتے ہیں کہ بندے کی قدرت سے قدرت حق اقوی ہوتو اس کا عجز جال نہیں۔ اس کا محتر ورواقع ہوگا ، اور عبد کی قدرت کی نئی نہیں آتی بلکہ اس کا عجز ہے۔ اور ہندے کا عجز محال نہیں۔

سر فال: الله تعالى كى صفات ثمانيه يرنوث تحريركري، بيمين ذات بيل يا غير؟ كراميه معتزله، فلاسفه، كاموقف بالدلائل تحريركري؟

#### جواب

الله تعالى كى صفات تمانيه يه بين: الحياة ، العلم ، القدرة ، الاراده ، التوين المحم ، البحر ، الكلام ـ اشاعره ك نزديك صفات (7) بين ، جواس قول مين بحم بين بنحي عليم قديس والكلام له \*\*\* إدائية و كذلك المسمع والمسمس ". جبكه ماتريديوان پرصفت" تكوين "كابهي اضافه كرت بين ، يول ان ك نزديك صفات (8) بين حبكه اشاعره ك نزديك ( تكوين ) قدرت واراده مين بي شامل بي ميمام صفات ثبوتيه بين .

ولغت سے معلوم ہے کہ بیتمام صفات (واجب الوجود) کے مفہوم سے زائد معنی پردال بیں۔ دوسری بات بیہ کہ بیصفات ذات باری کے مترادف بھی نہیں ، ورخمل شیحے نہ ہوگا۔ بلکہ مل التی علی نفسہ لازم ہوگا۔ وجہ بیہ کہ اگر علم وقدرت ذات کا عین ہوتو علم وقدرت کا مفہوم ایک ہوگا (لینی ان دونوں میں ترادف لازم ہوگا) اور یہ باطل ہے۔ بلکہ ہرایک صفت الگ سے ثابت ہوجہ بیہ کہ شتن کسی تی ء پرسچا آئے تو وہ چا ہتا ہے کہ ما خذا شتقات بھی سچا ہوتو جب بیٹا بت ہوا کہ اگر اللہ تعالی عالم ہے تو اس کیلئے صفت علم ثابت ہوئی۔ و مکذا۔ تیسری بات یہ ہے کہ یہ تمام صفات قائم بذات کیلئے صفت علم ثابت ہوئی۔ و مکذا۔ تیسری بات یہ ہے کہ یہ تمام صفات قائم بذات

### Marfat.com

الله بیں اور بیطا ہر ہے اس لیے کہ شیء کی صفت وہ ہوتی ہے جواس کے ساتھ قائم ہو۔

# معتزله کا مذهب :

صفات باری تعالی میں معتزلہ کا ندہب یہ ہے کہ اللہ تعالی قادر تو ہے کین بغیر قدرت کے اور عالم ہے بلاعلم ، یعنی صفات بغیر تا نیر کے ثابت کرتے ہیں۔ انکا ندہب ظاہر البطلان ہے، بیتر ایسا ہی ہے کہ کوئی کے "مجراسود ہے" کیکن صفت ندہب ظاہر البطلان ہے، بیتر ایسا ہی ہے کہ کوئی کے "مجراسود ہے" کیکن صفت (سواد) اس کیلئے ثابت نہیں۔

معتزله کاند بقرآن وحدیث اوردیگراصول کے بالکل خلاف ہے۔ کثیر قرآنی نصوص اس بات پرشاہد ہیں کہ اللہ تعالی کی صفت (قدرت علم) ودیگر صفات اللہ کے لئے ثابت ہیں۔ مثلاً:"إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ قَلِديرٌ". اس طرح اللہ عزوجل کے متا اللہ کا اللہ کا صدور بھی اللہ تعالی کے علم وقدرت کے وجود پر ولالت کرتا ہے۔

# اصل اختلاف کیا ھے؟

اختلاف علم وقدرت میں نہیں ہے جو کیفیات سے ہیں بلکہ اختلاف اس بات میں ہے کہ جیسے ہمارے ایک عالم کولم ہوتا ہے وہ عرض ہاوراس کی ذات کے ساتھ قائم ہے اوراس کی ذات برزائد ہوتا ہے۔ تو کیا صافع عالم کی صفات بھی اسکی ذات برزائد ہیں؟ فلاسفہ اور معتزلہ نے گمان کیا کہ اللہ تعالی کی صفات میں ذات ہیں، جب انکا معلومات کے ساتھ تعلق ہوتو اللہ عزوجل کو (عالم) کہا جاتا ہے، اور جب مقدورات سے تعلق ہوتو (قادر)نام رکھ دیا جاتا ہے۔ یعنی عالم ہے بذات (الا جب مقدورات سے تعلق ہوتو (قادر)نام رکھ دیا جاتا ہے۔ یعنی عالم ہے بذات (الا جب مقدورات سے تعلق ہوتو (قادر)نام رکھ دیا جاتا ہے۔ یعنی عالم ہے بذات (الا جب مقدورات سے تعلق ہوتو (قادر)نام رکھ دیا جاتا ہے۔ یعنی عالم ہے بذات دلا ہوسفة مستقلة) و هکلاا۔

معتزلہ برایک اعتراض ہے کہ اگر صفات عین ذات ہوتو بھرتکٹر ذوات لازم ہوگا اور میرباطل ہے۔ معتزلہ اسکا جواب مید سینتے ہیں کہ ذات میں تکٹر نہیں بلکہ تعلقات میں تکثر ہے اوروہ ذات سے خارج ہیں۔

کوامیه کا مذهب الله تعالی کی صفات میں کرامیکا ند جب بیرے کہ الله تعالی کی سے صفات تو ثابت ہیں لیکن ماسوی قدرت کے باقی حادث ہیں۔ اسلے کہ سمع کو (وجودِ مسموع) اور بھرکو (وجود مبرم) کے ساتھ ہی تعلق ہوتا ہے، اور (وجودِ مسموع ومبر) دونوں حادث ہیں، ابدا بیصفات بھی حادث ہیں۔ ان کے جواب میں کہا گیا ہے کہ حدوث تعلق سے صفات کافی نفسہ حدوث لازم نہیں آتا، الله عزوجل کی صفات قدیم ہیں ان کا تعلق وجودِ مسموع ومبرسے حادث ہے۔ اور دوسراجواب بیرے کہ حوادث کا قیام الله کی ذات کے ساتھ کال ہے لہذا ان کا قدیم میں۔

\*\*\*\*

سوال: الله تعالی کی صفات جو سیاه اور صفات سلید پرایک نوب کھیں؟
جواب: الله تعالی کے تمام اساء سین ہیں اور تمام صفات علیا ہیں۔ تمام صفات میں کمال و مدح ہاور چونکدرب کائل ہے تواس کی صفات بھی سب کمال والی ہیں جیسے کمال و مدح ہاور چونکدرب کائل ہے تواس کی صفات بھی سب کمال والی ہیں جیسے کہ الله تعالی کا ارشاد ہے (وللله المسماء المحسني ) اور (وللله الممثل الاعسلي ) ليخي الله تعالی کے تمام اوصاف کائل ہیں لہذا وہ صفات جس میں من وجہ کمال اور من وجہ تو فیر ذک اس سے الله تعالی متصف نہیں مثلاجهم کا ہونا، چز میں ہونا، عرض و الا جسم و الا جسم و الا جو هو سب و فیر ذک اس وجہ سے مصنف نے فرمایا: "لیس بعرض و الا جسم و الا جسم منات منات کی ایس سے یہ جی ثابت ہوا کہ صفات نقص کے ساتھ الله تعالی کومت صف کرنا ممنوع ہے مثلاً موت، جہل، بحر، عی، وغیر ذک جیسا کہ ساتھ الله تعالی کومت صف کرنا ممنوع ہے مثلاً موت، جہل، بحر، عی، وغیر ذک جیسا کہ ساتھ الله تعالی کومت صف کرنا ممنوع ہے مثلاً موت، جہل، بحر، عی، وغیر ذک جیسا کہ ساتھ الله تعالی کومت صف کرنا ممنوع ہے مثلاً موت، جہل، بحر، عی، وغیر ذک جیسا کہ ساتھ الله تعالی کومت صف کرنا ممنوع ہے مثلاً موت، جہل، بحر، عی، وغیر ذک جیسا کہ ساتھ الله تعالی کومت صف کرنا ممنوع ہے مثلاً موت، جہل، بحر، عی، وغیر ذک جیسا کہ ساتھ الله تعالی کومت صف کرنا مون کا بیان فرمائی جن کی نبیت مشرکین رب تعالی ساتھ کی کومت صفح کومت کی کومت کی کومت کیں کومت کی کومت کی کومت کومت کی کومت کے کومت کی کومت کی کومت کومت کی  کومت کی کومت

صفات البوتيه وسلبيه: التدنعالي صفات دوسم يرس

كاطرف كرتے تقفر مايا (سبحان الله عما يصفون)

صدفسات ثبوتیده: وه صفات جن کوالد عزوجل نے اینے لئے تابت فرمایا مثلا حیات علم، قدرت ب

**صفات سلبیه**: وه صفات جن کی الله عزوجل نے اسپینفس سے نفی فرمائی مثلا ظلم وغیره ب

صفات سلید بین بید نظر رہے کہ جم صفت کی اللہ عزوجل سے نفی ہوگی اسکی ضد اللہ عزوجل کیلئے ثابت ہوگی۔ کہ صفات سلید بین نفی محض باعث کمال نہیں ہے۔ مثلا اللہ عزوجل سے ظلم کی نفی کی ہے۔ (وکلا یہ ظلم کر بٹک آخدا) اب اس کی ضد ثابت ہے اور وہ اللہ عزوجل کا''عادل' ہونا ہے۔ اللہ عزوجل سے نیند کی نفی کی گئی ہے۔ (لا تَ آخُدُهُ مِسِنَةٌ وَکلا ہُوہُ مَا کَونکہ اللہ عزوجل کمال حیات وقیومیت کی صفات ہے۔ (لا تَ آخُدُهُ مِسِنَةٌ وَکلا ہُوہُ مَا کہ کہا اللہ عزوجل کمال حیات وقیومیت کی صفات کے ساتھ مصف ہے۔ اللہ عزوجل نہیں وا سان کی حفاظت سے عاجز نہیں (وکلا یک مُنو دُہُ حِفظُہُ مَا) کیونکہ اللہ عزوجل کمالات وقد رہ کی صفات سے متعدف ہے۔ اس طرح تمام صفات بین نفی محض نہیں کیونکہ نفی سے مثلا کوئی مجبور عاجز ولا چار اس طرح تمام صفات بین نفی محض نہیں کیونکہ نفی مواور اس کے بارے میں کہا جائے" بینا فرمانی انسان ہواور ساتھ کی کی قید میں بھی ہواور اس کے بارے میں کہا جائے" بینا فرمانی شمیس کرتا تو بیاس کی تنقیص ہے کہنافر مانی کرنہیں سکتا ظلم کرنہیں سکتا اگر قدرت ہوتی تو شاید کرتا۔

صفات ثبوتیه کی تقسیم: مفات بوتی دوسمین بین: صفات فرد مین بین: صفات فرات فرد مفات فعلید

صفات ذاتیه: وهمفات جن کے ساتھ اللہ تعالی ازل سے متصف ہے مثلا حیات، علم ، قدرت ، جو کہ صفات تمانیہ میں بیان کی جاتی ہیں۔
حیات ، علم ، قدرت ، جو کہ صفات تمانیہ میں بیان کی جاتی ہیں۔
صفات فعلیه: وه صفات جو اللہ عزوج ل کی مثیت کے ساتھ متعلق ہیں مثلا خلق ، رزق ، کلام ، احیاء وغیر ذالک یعنی اللہ نے جب جا ہا محلوق کو پیدا فرمایا اس

طرح رزق چاہے کی کو دے یا نہ دے زیادہ دے یا کم دے، چاہے تو کسی کو زندگی دے اور کسی کو موت بعض صفات الی بھی ہیں جن میں دونوں با تیں جمع ہیں یعنی ذاتیہ بھی ہیں اور فعلیہ بھی مثلا کلام کیونکہ اصل صفت کے اعتبار سے میصفت ذاتی ہے کہ اللہ از ل سے متکلم ہے اور اس اعتبار سے کہ کلام اللہ عزوجل کی مشیت پر مخصر ہے صفات فعلیہ میں سے ہے۔

سوال: صفات سلبيه كون كون ي بي مخضر تشريح كريى؟

**جهواب**: يهال بركل بيندره صفات كابيان هيه ان كى مختصر وضاحت كى جاتى

( **ليس بعوض**)): الله عزوجل عرض بين كيونكه عرض اينة قيام مين غير كافتاح ہے اور عرض کا بقاء منتع ہے۔ کیونکہ اگر عرض کے لیے بقاء ہوتو عرض کا عرض کے ساتھ بقاء ہوگا اور بیمحال ہے(ایک عرض کے ساتھ دوسر اعرض قائم نہیں ہوتا) کیونکہ عرض خود متحیز نہیں تو کوئی اور اس کے واسطہ سے کیے متحیز ہوسکتا ہے۔ ((ولا جسم)): الله عزوجل جسم بهي نبيس كيونكه جسم جوابر مفرده يركب بهوتا ہے۔اورجمم تخیز ہوتا ہے بینی کسی مکان میں ہوتا ہے اور بیددونوں باتیں حدوث کی نشانيال بين كيونكهمركب ايين اجزاء كااور متحيز اين حيّز كامحتاج بوتاب اوراحتياج ممکن کا خاصہ ہے اور اللہ عز وجل نہ ممکنات میں سے ہے اور نہ حادث کے بیل سے۔ (( ولاجوهو)): جارے نزدیک جوہر'جزءلا یجزی' ہے اور متحربھی ہے اورجم کاایک جزء بھی ہےاوراللہ تعالی اس سے پاک ہے۔فلاسفہ کے نزدیک جوہرممکنات كاندرداخل ب-فلاسفه"ماحصل في الذهن" كي تسيم مين مفهوم كي دوسمين بناتے ہیں۔ایک واجب، دوسری ممکن۔ پھرمکن کی دوسمیں بناتے ہیں ایک جوہراور

ووسری عرض۔

فلاسفہ جو ہرکی تعریف کرتے ہیں "الموجود لا فی موضوع مجردا کے۔ ان او متحید ا" وہ موجود جو کا کاتاج نہ ہوچا ہے وہ مجردات سے ہومثلاً عقل کے وہ مجردات سے ہومثلاً عقل کے وہ مجرد ہے۔ یا وہ مخیز ہومثلا جسم، هیولی، صورت بہر حال جو ہران کے زدیکے ممکن ہے اور امکان وجوب کے منافی ہے۔ اس وجہ سے واجب تعالی پر"جو ہر" کا اطلاق نہیں ہوسکتا۔

یہاں پرایک اہم بات ہے کہ محمد فرقہ نے اللہ عزوجل پر جو ہراورجہم کا اطلاق کیا ہے وہ کہتے ہیں کہ اللہ عزوجل تمام اجسام کی طرح ایک جسم ہے کری پر مشکن ہے اور کری سے بوجھ کی وجہ ہے آوازیں نکل جاتی ہیں جیسے دیگر کے ہاتھ وغیرہ بھی اجزاء ہیں ای طرح اللہ کے بھی ہیں۔ مجسمہ کا بی قول خلاف شرع اور مخالف اجماع ہے۔ ای طرح نصاری نے بھی اللہ کو تین میں سے ایک مانا ہے وہ کہتے ہیں کہ اب، ابن اور دوح القدی مل کرایک خدا ہے۔

نہایت۔

(( ولا معدود)): الله تعالى عددوكثرت والاجمي نبيل يعنى كميات متصله (خط مطح، المولى معدود)): الله تعالى عددوكثرت والاجمي نبيل الحرب الكل ظاهر به طول عرض) اور كميات منفصله مثلا اعداد (٢٠٣٥) كالحل نبيل اور اعداد كالحل التي وجه سي نبيل كه الله ك نه المواد كالحل التي وجه سي نبيل كه الله ك نه اجزاء بين نه جزئيات بين بلكه الله واحد حقق به به احراء بين نه جزئيات بين بلكه الله واحد حقق به به احداد كالحل التي وجه سي بين بلكه الله واحد حقق به به احداد كالحل التي وجه سي نبيل كه الله واحد حقق به به احداد بين بلكه الله واحد حقق به به احداد كالمحل التي وجه سي بين بلكه الله واحد حقق به به به احداد كالمحل التي وجه سي بين بلكه الله واحد حقق به به به بين بلكه الله واحد حقق به به به به به بين بلكه الله واحد حقق بين بين بلكه الله واحد حقق بين بين بلكه الله واحداد كالمحل المحداد كالمحداد 
نون ''واحد هیق'' سے مراد ہے اکیلاجس کے ساتھ دوسرامتھورہی نہ ہو۔اللہ عزوجل ازل سے ''وحدت ذاتی '' کے ساتھ متصف ہے۔

# وحدت کی مزید تین قسمیں :

المن الاثند "... المن على المن على الكامفهوم ب، دوكا نصف كها جاتا ب: "المواحد المناف الاثند "...

کے داحد جنسی علم منطق میں وحدت جنسی سے مراد ہے جس کی جنس ایک ہوں ،اس کے تحت مختلف انواع ہوتے ہیں ،مثلا حیوان ایک جنس ہے ۔
کے تحت مختلف انواع ہوتے ہیں ،مثلا حیوان ایک جنس ہے ،جسم نامی ایک جنس ہے۔
کے دواحد نوعی : یعنی نوع کا ایک ہونا ،اس کے تحت افراد ہوتے ہیں ،مثلا انسان نوع ہے ،فرس نوع ہے۔

ان تینول وصدات میں کسی کے ساتھ بھی اللہ کو واحد ماننا در حقیقت شرک ہے۔

( ولا متبع من ولا متجز )): اللہ عزوجل ندابعاض والا ہے نداجز اء والا

" ولا متب من " اور نہ ہی ابعاض واجز اء سے مرکب ہے کیونکہ ان میں اجز اء کی

حاجت ہے اور بیہ وجوب کے منافی ہے۔ وہ شیء جواجز اء والی ہو، تالیف وجع کے

وقت مرکب ہوتی ہے اور انحلال وتفریق کے وقت متبعض و بیخ کی ہوتی ہے۔

( ولا متناہ )): اللہ کی کوئی انتہا غیبی وجہ سے کہ انتہاء مقادیر واعد اوکی ہوتی ہے اور ہم نے بیان کردیا ہے اللہ مقاویر واعد ادسے یا ک ہے۔

((ولایوصف بالماهیه)) یعن کسی شے کے ساتھ جس میں شریک نہیں کہ اللہ کے بارے میں ماھوکے ذریعہ سوال ہوسکے۔

مجانست کے معنی ہیں' الانتحاد فی انجنس' اور جنس کے دومیعانی ہیں۔جنس منطقی جنس لغوی جنس لغوی عام ہے بیتنی ہروہ جنس جس سے عموم وشمول ہومثلا انسان بیجنس لغوی ہے(اگر چیمنطق ہیں نوع ہے) یہاں پرعلامہ تفتازانی نے جنس منطقی مرادلیا ہے۔ جنس منطقی کی تعریف: در کلی مقول علی کثیرین تنگفین بالحقائق فی جواب ماهو'۔
دوسری بات بیہ ہے کہ متجانسات (ایک جنس میں سے سی شیء) کا دیگر مشتر کات سے
فصول کی وجہ ہے تمیز ہوتی ہے ادراس سے ترکیب لازم آتی ہے اور ترکیب وجوب
کے منافی ہے۔

( واليوصف بالكيفية )): الله عزوجل كمي كيفيت ( حرارت ، برودت ) سے بھی متصف نہيں كونكہ يہ تمام اجمام كی صفات ہیں اور اللہ جسم سے پاک ہے۔

( ولا يت مكن هي مكان )): الله عزوجل كسى مكان بين متمكن نہيں وجہ يہ ہم متمكن كامنى يہ بعد عرضى ، الله عزوجل كسى مكان بين متمكن ہيں احد عرضى ، متمكن كامنى يہ باك بعد عرضى ، وسميں ہيں بعد عرضى ، بعد جو ہرى ۔

بعد جو ہرى ۔

بُعد عوضى: اس کوموہوم بھی کہا گیا ہے اس سے مرادوہ امتداد (درازی) جوجسم کے ساتھ قائم ہو۔

بعد جوهوی: اس کو بعدوہمی بھی کہا گیاہے بینی وہ امتداد جوخود قائم ہو۔ بیان کے نزدیک جوخلا کو مانتے ہیں مثلا افلاطون کہتاہے کہ ایک بعدابیا بھی ہے جو بالکل خالی ہے اس کوخلا کا نام دیا گیاہے۔

نوٹ فلاذی روح سے خالی ہے ورنہ چاند سیارے وغیرہ تو خلامیں ہیں۔

الساصل: شمکن میہ کہ ایک شیء دوسری شیء میں قرار حاصل کر لے مثلا انسان

کری پریاز مین پر بیٹھ کر قرار حاصل کر ہے تو کہا جائے گا کہ انسان شمکن ہے یعنی
مکان والا ہے۔

((ولا بجرى عليه زمان): الله تعالى جمطرح مكان ياك بال ملاح زمان يجى پاك باس دجه كرزمانه عمرادايها آسته آسته مادث موفى والا امر يجس دوسر عادث كاندازه لكايا جائي مثلا سيندس منف كاء منف سے گھنٹے کا، گھنٹول سے دن کا، دنول سے مہینوں کا، اور مہینوں سے سال کا، اور سالوں سے عمر کا اندازہ کیا جاتا ہے۔

فلاسفہ کے نزدیک زمانہ سے مراد حرکت کی مقدار ہے (ارسطوکہتا ہے کہ فلک اعظم کی حرکت زمانہ ہے کہ فلک اعظم کی حرکت زمانہ ہے ) بہر حال اللہ تعالی حدوث سے بھی پاک ہے اور مقدار سے بھی پاک ہے لہذا اللہ تعالی برزمان کے جاری ہونے کا اطلاق درست نہیں۔

نوٹ: جن صفات سے اللہ تعالی کا منزہ ہونا بیان کیا گیا ہے مثلا اللہ جسم نہیں ،عرض نہیں وغیرہ ان سب سے باری تعالی کے منزہ ہونے کی بنیاد ریہ ہے کہ ان سب با توں میں امکان اور حدوث کا شائیہ پایا جا تا ہے اور امکان وحدوث واجب الوجود کے منافی ہیں لہذا ان صفات سے اللہ تعالی منزہ اور پاک ہے:

( ولا یشبقه شیء )): الله تعالی کے مشابیعنی مماثل کوئی چیز نہیں مشابہت کا الله عنی کیف میں شریک ہونا ہے (مثلا کاغذاور ہاتھی کے دانت سفیدی میں مشترک بیں الله عنی کیف میں شریک ہونا ہے (مثلا کاغذاور ہاتھی کے دانت سفیدی میں مشترک بیں ) لیکن یہاں پر چونکہ بیہ مراد نہیں اس وجہ سے شارح نے ای لا بماثلہ کی قید لگائی (اشتراک فی القید کی فی سابقہ عبارت ولا یوصف بالکیفیہ میں ہوگئ ہے )۔
ممثالت کے دو معانی ہیں: (۱): اشحاد فی الحقیقة لیعنی دو چیزوں کا تمام ذاتیات میں شریک ہونا مثلا افرادانسان کی حقیقت ایک ہی ہے اس معنی کے لحاظ سے کسی بھی چیز کا شریک ہونا مثلا فرادانسان کی حقیقت ایک ہی ہے اس معنی کے لحاظ سے کسی بھی چیز کا اللہ تعالی کے مماثل نہ ہونا بالکل ظاہر ہے کیونکہ اللہ تعالی واجب الوجود ہے اللہ کے سوا کوئی بھی اس حقیقت میں مشترک نہیں۔

(۲) بمماثلت کا دوسرامعنی: دو چیزوں کا بول متحد ہونا کہ ہرایک دوسرے کے قائم مقام ہو سکے اس معنی کے لحاظ سے بھی کوئی چیز اللہ تعالی کے مماثل نہیں کیونکہ کوئی بھی شی م سی صفت میں اللہ تعالی کے قائم مقام نہیں ہے۔

((وهسى لا هسو ولا عيده)): معزله كوجب بيا شكال مواكما كرالله تعالى ك

صفات كوقد يم مانا جائة تعدد قدماء لازم جوگا تعدد قدماء كانظريه "توحيد" كمنافي ہے نصاری صرف تین قد ماء لیعنی (اب،ابن،روح) ماننے کی دجہ سے کافر ہیں تو پھر سات یا آٹھ قند ماء ماننے کی وجہ سے بھی کفرلازم ہوگامصنف نے اس اشکال کاجواب (وهی لا ہوولا غیرہ) ہے دیا ہے کہ اللہ تعالی کی صفات ذات باری تعالی کاعین بھی نہیں اورغير بھی نہيں لہذامن وجہ بيصفات الله نتعالی کاغير نہيں توان کے قديم ہونے سے غير الله كاقديم مونالا زمنبيس آئے گا۔ دوسري بات بيہ ہے كه مطلقا تعدد قد ماء محال نہيں بلكه قد ماء متغائره کا تعدد محال ہے اور ہم جن صفات کو قدیم کہتے ہیں وہ متغائر نہیں ( نہ ذات باری تعالی کے متفائر ہیں اور نہ ہی آپس میں متفائر ہیں ) جب کہ نصاری نے اگر چہا قائیم ٹلا شہ کے درمیان تغائر کی صراحت نہیں کی مگر انھوں نے الیم بات کہی ہے جس سے ان تینوں قد ماء کے درمیان مغائرت لا زم آتی ہے کیونکہ ان کاعقیدہ ہے کہ تین اقانیم ہیں ایک وجود جس کولفظ (اب سے تعبیر کرتے ہیں) ڈوم علم جس سے لفظ (ابن) ہے تعبیر کرتے ہیں سوم حیات جس کو (روح القدس) ہے تعبیر کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اقنوم علم اللہ تعالی کی ذات ہے عیسی عَلَیْکِتَلِمِان کی طرف منتقل ہو گیا اس طرح انھوں نے انفکاک وانقال کو جائز قرار دیالہذا ا قائیم ثلاثہ میں تغائر لازم آیا كيونكه تغائر كامعنى ہے ايك كا دوسرے سے انفاك وانتقال اور بيرانھوں نے مانالہذا تغائركو مانا \_اوراشاعره صفات ميس انفكاك دانقال كوجائز قرارنبيس دية لبذاصفات كوقد يم كهنے ہے ان يرتعد دفته ماء كاالزام عائد بيل ہوگا۔ سؤال: (وهي لا هو ولا غيره) پراشكال اوراسكا جواب

اعتراض میہ ہے کہ عینیت اور غیریت ایک دوسرے کی نقیض ہیں کیونکہ دو چیزوں کے مفہوم کا ایک ہونا عینیت ہے اور دونوں کے مفہوم کا ایک نہ ہونا غیریت ہے۔ مصنف کی بات سے عینیت وغیریت دونوں کی نفی ہوتی ہے میہ بظاہرار تفاع نقیض ہے جبکہ اصل میں اجتماع نقیض ہے کیونکہ جب کہا عین نہیں تو معلوم ہوا کہ غیر ہے بھر جب کہا عین نہیں تو معلوم ہوا کہ غیر ہے بھر جب کہا غیر بیت دونوں کا ثبوت ہوا کہ عین ہے لہذا عینیت وغیریت دونوں کا ثبوت ہوا اور بیاجتماع نقیض ہیں۔

جبواب: عینیت اور غیریت ایک دوسرے کی نقیض نہیں لہذادونوں کی نفی سے ارتفاع نقیصین نہیں اور نہ ہر ایک کی نفی دوسرے کے ثبوت کوستلزم ہے کہ اجتماع نقیصین لازم ہو۔

دلیل رہے کہ تقبیقین میں رابط نہیں ہوتا جبکہ یہاں پرعینیت وغیریت میں رابطہ موجود ہے۔

اشاعرہ کے نزدیکے عینیت دو چیزوں کے مفہوم کا ایک ہونا ہے۔ لیکن غیریت کا وہ معنی نہیں جومعترض نے ذکر کیا ہے بلکہ غیریت کا معنی اشاعرہ کے نزد کیک ریہ ہے کہ ایک کے وجود کا دوسرے کے عدم کے ساتھ تصور ممکن ہو۔

**ተተተተ** 

سوال: "والتكوين صفة لله تعالى" عبارت كى وضاحت كرير.
جواب : تكوين الله تعالى كى صفت الله عباورتكوين سے مراد ہے كه كائنات كو بيدا
كرنا، جس كوفعل، تخليق، ايجاد، اختر اع سے تعبير كيا جاتا ہے، يعنى معدوم كوعدم سے
وجود كى طرف لانا۔

بعض حضرات نے تکوین کے ازلی ہونے کی نفی کی ہے اور کہا ہے کہ تکوین صفت حادث ہے اللہ تعالی کی مشیت کا تعلق جس کے ساتھ ہوتا ہے وہ چیز معدوم سے موجود ہوجاتی ہے۔ اس کا جواب بیہ ہے کہ اگر تکوین کوقد یم نہ مانیں بلکہ حادث کہیں تو سیصفت اللہ تعالی کے ساتھ قائم ہے اور حادث کا قیام قدیم سے مجال ہے لہذا تکوین صفت حادث نہیں بلکہ قدیم اور ازلی ہوگی۔

دوسری دجہ یہ ہے کہ کلام رئی یعنی قرآن پاک میں اللہ تعالی نے اپنی صفت خلق کا ذکر فرمایا ہے "حالت کل شنی" کہ اللہ ہر چیز کا خالق ہے اگر اللہ تعالی از ل میں خالق نہ ہوتو اللہ تعالی پر کذب الازم آتا ہے اور اللہ تعالی پر کذب کال ہے۔ یا کم از کم عجاز کی طرف عدول پایا جائے گا جو کہ درست نہیں ۔ یعنی خالتی کا حقیقی معنی نہیں بلکہ مجازی معنی مراد لیا جائے گا۔ اور جب حقیقی معنی میں تعذر نہ ہوتو مجازی طرف عدول درست نہیں ۔ اس درست نہیں یہاں پر حقیقی معنی محتذر نہیں ، لہذا مجازی طرف عدول درست نہیں ۔ اس وجہ سے تکوین اللہ تعالی کی صفت از لی ہے ، اگر چہتی این بعد میں ہے۔ یعنی کا کنات کے ہر جزء کی تخلیق اللہ عزوجل نے اپنے علم وارادہ کے مطابق اس جزء کے مناسب وقت پر کی ہے۔

"وهو غير المكون عندنا" بمن عندنا كاقيد النافلاف كالمحون عندنا" بمن عندنا كاقيد النافك المحون عندنا كالمحون عندنا كالمحون عندنا كالمربيك المنازة كالمربيك كالمرب

اس اختلاف کی تفصیل بیہ کہ ماتر بدیہ کے نزد کیک' 'تکوین' مکو ن کاغیر ہے۔ اورا شاعرہ کے نزد کیک' 'تکوین' مکو ن کاغیر ہے۔ اورا شاعرہ کے نزد کیک' 'تکوین' مکو ن کاعین ہے۔ تکوین ' فعل' ہے اور مکو ن کاعین ہے۔ تکوین ' فعل' ہے اور مکو ن کاعین ہے۔ مفعول' ہے۔

ہتریدیہ نے اپنے قول پر چار دلیس پیش کی ہیں: ہلا تعل اور مفعول کے درمیان مغایرت بالکل ظاہر ہے، جیسے ضرب مفروب کاغیر ہے۔ ہلا اگر دونوں کو میں مانے تو دوخرابیاں لازم آتی ہیں۔ ایک رید کہ دمکون 'کا بنفسہ 'مکون 'ہونالازم آئیگا۔ اس صورت میں 'مکون' بھی قدیم ہوگا، اور قدیم صافع سے مستغنی ہوتا ہے۔ لہذا محال لازم آیا۔ عین مانے کے وقت دومری خرابی میہ ہے کہ جب 'مکون' ہفسہ

" مَكُون 'بوتوالله عز وجل كي تخليق صنع كي ضرورت بيس ربع كي ، حالا نكه الله كيسوي خالق وصانع کوئی اور نہیں۔ 🖈 تیسری دلیل بیہ ہے کہ جب دونوں کوعین مانے اور ' <sup>د</sup>مكةَ ن' كوحادث بهي مانت بهو، تو خالق عزوجل كالحل حوادث بهونا لا زم آيرگاء كيونك و دیکوین 'نوالله کی صفت قائم بزانه ہے۔ 🖈 جب دونوں کوعین مانے تو ( خسسال ق السنسواد أست ون كمناسي موكارال وجدت كرسواد مكوَّن مجاوراللواس كا خالق،جب تکوین و'مکوًن' کوعین مانا تو تکوین بھی اللہ کے ساتھ قائم اور سواد مجى اورايها كهنابالكل بإطل بيني علامة تفتازانی چونکه اشعری بین اس وجه سے ماتر بدید کے آن اقوال کاردکرنے کے بعد اشاعره ن في جوعينيت كا قول كيانيج الن كي توضيح كي ينه فرماسته بين كه ايك عام تجفل بھی فعل ومفعول میں مغامیت کو بچھتا ہے، یہ جائیکہ اشاعرہ کے رائخ فی العلم علاء في الن وجد السيانيون من جوام الون ويمكون على عينيت كاقول كياب،اس كي تصحیح تا دلیل ولوشی بیش کرنے کی ضرورت تھی ،اس انداز میں صبرف رد کرتا سیجے نہیں۔ فرماتے بیل کہ اشاعرہ کا ہرگر تیمراد نہیں کہ دونوں کامفہوم ایک ہے۔ بلکہ مراد پیہے كه فاعل جب كوئى تعل كرتا ہے مثلا ضارب جب سمى يرضرب واقع كرتا ہے تو خارج میں صرف ضارب اور مصروب موجود ہوتے ہیں اور وہ معنی جسکوضر سے انجیسر کیا تھا تا عَنْ وَهُ خَارِينَ مِينَ مُولِجُورُتُهِينَ مِوْتالَ بِلكَهُ وهَ لَوْ قَاعَلَ اوْرِمَفْعُولَ (صَارَبُ اورمَضروب) ك در ميان ايك اعتبارى نسبت فيه اس وجه في تكوين "مكون" و"مكون" ومكون درمیان ایک نسبت ہے جوالی امراعتباری ہے۔ خارج میں تکوین کا دیمکون سے الك كوئى وجود بين اس وجد في اشاعره في تكوين كومين ومكوَّن "كهاب. **፞ፚፙ፟፟፟፟፟፟፟ፚፙፙፙፙፙ**፞፞፞

سوال: کیااللہ تعالی کی صفات میں تغیر ممکن ہے؟ اور مخلوقات کی صفات میں تبدیلی جائزہے یا اللہ تعالی کی صفات میں تبدیلی جائزہے یا تہیں۔

جواب: الله تعالى كى ذات ياصفات مين تغير ممكن بين اس ليے كدا كرذات ياصفات مين تغير به وتو تغير كو حدوث لازم ہاب بيلازم آئے گا كہ الله تعالى كل حوادث به واور الله تعالى كاكل حوادث به واور الله تعالى كاكل حوادث به ونا كال اور باطل ہے لہذا الله تعالى كى ذات ياصفات مين تغير به يمن ناممكن ہے۔

مخلوقات کی صفات میں تغیر ممکن ہے مثلاثقی کا سعید ہونا اور سعید کاشتی ہونا ممکن ہے۔ شتی کا سعید ہونا اس طرح ممکن ہے کہ ہوسکتا ہے کہ وہ گفر کے بعد ایمان لیآ نے اب جب تک حالت گفر میں تعاشقی تھالیکن ایمان لانے کے بعد اب وہ شقاوت سے نکل کر سعادت مندی میں آمیا تو اس طرح ممکن ہے کہ شتی سعید ہو جائے۔ اس طرح سعید کاشتی ہونا بھی ممکن ہے سعید شتی اس طور پر ہوسکتا ہے کہ ایمان کی وجہ سے وہ سعید شقی اس طور پر ہوسکتا ہے کہ ایمان کی وجہ سے وہ سعید تھالیکن جب وہ مرتد ہوگیا تو وہ شقی کا سعید ہوگیا اس طرح سعید کاشتی ہونا ممکن ہے تو ٹابت ہوا کہ تلوقات میں سے شتی کا سعید ہوئا اور سعید کاشتی ہونا ممکن ہے تو ٹابت ہوا کہ تلوقات میں سے شتی کا سعید ہوئا اور سعید کاشتی ہونا ممکن ہے۔

### سوال وجواب:

"والسعبادة والشقباريكون عسلسى السعبادة والشقباوة دون الاسعبادة والاشقباريكيو الاسعبادة الاسعبادة الاسعبادة الاسعبادة الاسعبادة الاسعبادة الاسعبادة الاشقاء" يرعبارت المكسوال كاجواب برسوال يركشق معيد موجائي اليمانيين موسكاراس لئع كداكرايها موقة لازم آيكا كه الدرسعيد شقى موجائي اليمانيين موسكاراس لئع كداكرايها موقة لازم آيكا كم الله كل صغت اسعادا وراشقاء يعنى سعادت مندى كي تخليق اورشقادت كي تخليق في مجمى تغيرلا زم آئي اوران دويس تغير مال برسادة مندى المحادرات دويس تغير مال برسادة المدرسة المناه ويس تغير مال برسادة المدرسة المناه ويس تغير مال برسادة المدرسة المناه ويس تغير مال برسادة المدرسة المناه ويسلم المناه ويسلم المناه ويسلم المدرسة المناه ويسلم 
کداگرشقی سعید ہوجائے اور سعید شقی ہوجائے تواس سے اسعاد اور اشقاء میں کوئی تغیر نہیں آتا اس لئے کہ اسعاد سے مراد سعادت مندی کی تخلیق اور اشقاء سے مراد بدشتی کی تخلیق ہوجائے اور اسعاد تا ہیں ہے ہیں۔ لہذا سعادت وشقاوت کے تغیر سے اسعاد واشقاء میں کوئی تغیر نہ ہوگا۔ کیونکہ اسعاد واشقاء اللہ تغایق سعادت، اور اشقاء کا مطلب تخلیق سعادت، اور اشقاء کا مطلب تخلیق شقاوت ہے۔ اور اللہ عزوجل کی صفات میں تغیر نہیں۔

\*\*\*

سوال: قرآن کی تعریف کریں جملوق ہے یا غیر مخلوق دونوں نداھب کی تفصیل بیان کریں ، اختلاف کا مدار کس بات پر ہے؟ ندھب جن کے دلائل بیان کریں۔ معاف :

القرآن كلام الله غير مخلوق وهو مكتوب في مصاحفنا محفوظ في قلوبنا مقرو بالسنتنا مسموع بأذاننا "قرآن الله كاكلام إاور محفوظ في قلوبنا مقرو بالسنتنا مسموع بأذاننا "قرآن الله كاكلام إاول محلوق بين كها بواي، بمارك محلوق بين كها بواي، بمارك دلول مين محفوظ به بمارى زبانول بريزها جاتا به اوركانول سيسنا جاتا به

قرآن (کلام الله) سے مراد کلام الله کے بعد ' کلام الله ' ذکر کیا اس لئے کہ بیدہ م نہ ہو کہ اس سے مراد وہ قرآن ہے جومؤلف من الاصوات والحروف ہے۔
کہ وہ قدیم نہیں۔ جیسے کہ حنا بلہ نے جہلا وعنا دا کہا ہے کہ بیقر آن بھی غیر مخلوق بعنی غیر حادث ہے۔ (الحاصل: تلفظ بالقرآن حادث ہے، جبکہ اصل قرآن جس کو ہم حکایة موضقے بیں قدیم ہے)۔

عبارت میں (غیرمخلوق) کہا (غیر حادث) نہیں کہا، بداس طرف اشارہ ہے کہان دونوں میں اتحاد ہے، اس وجہ سے بھی یول کہا کہ ہماری بات حدیث کے موافق ہو۔

نِي كريم الله عَنْ مايا: "الْقُرْآنُ كَلامُ اللَّهِ مِنْ صِفَةِ ذَاتِهِ غَيْرٌ مَخْلُوقِ وَمَنْ قَالَ إِنَّهُ مَخْلُوقٌ فَهُو كَافِر بِاللَّهِ الْعَظِيمِ "(رواه البيهقي) اختلاف كا مداد: اختلاف كي تحقيل مار اورمعز له كورميان كلام تفسى ك اثبات وففى كى طرف لوشا ہے۔ اگر كلام تقسى ميں اختلاف ند موتة دونوں كے درميان زاع بى نه مو - كيونكه جب بم كيت بي كيالقرآن غير مخلوق تو بم كلام تفسي مراد ليت ہیں، اور جب کہتے ہیں قرآن مخلوق ہے تو لفظی مراد لیتے ہیں۔ ہم الفاظ وحروف کے قدوم کانبیں کہتے اور معتزلہ می کوجادث نبیں کہتے بلکداس کے وجود کا انکار کرتے ہیں اگران كے زويك كلام نفسي ثابت موتووه بھي اس كوقد يم مائے ، تو كل بحث الي والك كلام نفسى كے ثبوت يرجم دليل دينے بين كريداجماع سے ثابت ميناور انبياء عليهم السلام مع والرام تقول بكر الله تعالى من اورا كالمعنى السك علاوه اوركوني بيس كرالله يعالى متصف بالكلام ميد توكلام كاقديم وقالي المعاني بغصه معترا له كلام تفسى قديم كي تفي اور قرآن كي عدوث بردليل بسية وزي كم قرآن مخلوق كى صفات اور حدوث كى علامات يدمتصف بنهي (يعن قرآن مظلم يهي ميزل ہے اور قرآن عربی ہے، مموع نے وقعی ہے، پجز ہے، وغيره) الحاطرات قرآن حروف ، آیایت ، اور بوراق سے مولف ہے۔ ان كاجواب بيب كرآب في جوينان كياده جنابلري جية بيناك الملكك حنابله ففظی کے قدم کے قائل بین ہم بیں اس لئے کہ ہم ظم کے صوف کے قائل بیل۔ معتزله كوجب اللدتعالى كمتكلم موني سانكارمكن ينه مواثق إنبول في كها كدالله تعالى اسمعى مين متكلم يكدوه اصوابت وحروف كو (لسان جور تيل يا نسسى كريسم عليه ي) ايجادكرتا ہے۔ ياال من مل شكلم ہے كردولوں محفوظ مل

اشكال كمابت كوايجاد كرتائي ، أكر جيم قرؤن مو

جواب: \_ بیات تو ظاہر ہے کہ تحرک وہ ہے جس کے ساتھ حرکت قائم ہو

پھر باری تعالی کامخلوق کی صفات ہے متصف ہونا سے موات کے ہوتا۔ اور اللہ تعالی پر ان کا اطلاق ہوتا، حالا تکہ ایسانہیں، مثلا: اللہ تعالی نے سواد کو بھی موجود کیا ہے اور اللہ تعالی اطلاق ہوتا، حالا تکہ ایسانہیں، مثلا: اللہ تعالی نے سواد کو بھی موجود کیا ہے اور اللہ تعالی

ال سے پاک ہے۔

معترا معترا معترا الما اقوى شديه بها كرتم (اشاعره) الربات برمنفق بوكه قرآن نام بهاس كاجو بهارك بال وولوحول كروميان تواتر انقل بهاور بيسترم بهال بات كوكه وه مستموع بالاذان "بات كوكه وه مستموع بالاذان "موادرية مام حدوث كي علامات بيل به

جواب: ربیے كرآن وه الله تعالى كاكلام ب، اور مسكتوب فسى المدن الله الله الله بيل ميان الله بيران ال

ئى<u>ں</u> ـ

دوسراجواب: \_ یہ کر آن جوحدوث کی علامات ہے متصف ہوں کلام ففظی ہے نفسی نہیں تواب یاوصاف تقیقی ہوں گاور کلام ففسی وہ مخی قدیم ہے جو اللہ تعالیٰ کی ذات سے قائم ہے اور جوظم اس پردال ہے اسے سنا اور لکھا جاتا ہے۔

کما یقال المنار جو هر محرق مضی کر آگ جو ہر ہے جلانے والی ہے روشن ہے ۔ یا افاظ سے ذکر کیا جاتا ہے اور قلم سے کھا جاتا ہے۔ اس سے صوتا وحرفا مقیقہ النار کا ہونالازم نہیں آتا ۔ کرآگ کی کالفظ زبان پرآ کے تو زبان جلنے گئے ہیں۔

### Marfat.com

سوال: رؤیت باری تعالی کے بارے میں اہل تن کا فدھب، دلائل عقلیہ ونقلیہ اور اس پر دار داعتر اضات کا جوابتحریر کریں؟

#### جواب:

#### تفصيل

رؤیت باری تعالی بالهمر کامعنی انکشاف تام ہے اور بیدانکشاف بمعنی
"افبیات الشیء کے ما هو" ہے، یعنی کی چیز کا دراک اگروہ میر نبی ہو، اور جمت میں ہوتو اس کا ادراک بھی اس طرح ہو۔ اوراگر جمت (مکان، جم ہشکل) ہے منزہ ہو، تو اس کا ادراک بھی اس طرح ہو۔ جیسے کہ ہم چاند کود کیستے ہیں پھر آ تکھیں بند کرتے ہیں اور چاند کا تصور کرتے ہیں، تو ظاہر ہے کہ چاند دونوں حالتوں میں ہم پر منکشف ہیں اور چاند کی طرف دیکھنے کے وقت تھا اتم اورا کمل تھا۔ اور آ تکھ بند ہوتے وقت تھا اتم اورا کمل تھا۔ اور آ تکھ بند ہوتے وقت وہ ذہن میں منعکس تھا اور ہمیں اس وقت میں ایک حالت مخصوصہ حاصل ہوتے وقت وہ ذہن میں منعکس تھا اور ہمیں اس وقت میں ایک حالت مخصوصہ حاصل ہوتے وقت وہ ذہن میں منعکس تھا اور ہمیں اس وقت میں ایک حالت مخصوصہ حاصل ہوتی ہے۔ حس کورویت کہا جا تا ہے۔

### رؤیت پر دلیل عقلی وسمعی :

دلیل عقلی: عقل کوجب شواغل سے فالی کردیا جائے اور صرف عقل کواس کی ذات کے ساتھ چھوڑ دیا جائے توعقل امتاع رؤیت پر تھم نہیں کر کی جب تک عقل کی ذات کے ساتھ چھوڑ دیا جائے توعقل امتاع رویت پر تھم نہیں کر کی جب تک عقل کیلئے امتاع پردلیل نہ ہو، اور اتن قدر جواز کوضروی ہے فسم ن ادع ہے

الامتناع فعليه البرهان.

اہل جی ہے روکیت ہاری تعالی پردلیا عقلی وہمی سے استدلال کرتے ہیں:

دلیسل عسقلی: عقل روکیت اعیان واعراض کا تھم کرتی ہے کیونکہ ہمیں اعیان واعراض کی روکیت کا یقین ہے اور ہم بھر کے ساتھ دوجسموں اور دوعرضوں کے درمیان فرق کرتے ہیں۔اور اعراض واعیان کے مابین روئیت مشتر کہ کی صحت کیلئے ایک علت مشتر کہ کا ہونا ضروی ہے اور یہ تھے نہیں کہ ایک عرض کی روکیت کی علت دوسر سے ہاق ہونا ضروی ہے اور یہ تھے نہیں کہ ایک عرض کی روکیت کی علت دوسر سے خاص ہواسلئے کہ روکیت شیء واحد ہے اور شیء واحد دوستقل علتوں کا معلول نہیں بن عتی۔

یہاں پررؤیت کے لئے علت تین چیزیں ممکن ہے (وجود، حدوث، امکان)ان کےعلاوہ کوئی اور نہیں جو کہ علت مشتر کہ ہوب

عدوت کامطلب ہے کہ چیز کاعدم کے بعد وجود ہو ( یعنی پہلے ایک چیز نہ ہو بعد میں پائی جائے تو عادث ہے)، جبکہ امکان کا مطلب ہے کہ جو چیز ممکن ہے اس کا وجود وعدم کوئی ضروری نہیں ( مثلا: سونے کا پچھلنا ممکن ہے ۔ یعنی پچھلنا اور نہ پچھلنا ضروری نہیں ۔ پچھلنا نا چا ہوتو پچھل جائے گا ور نہیں پچھلے گا)۔ اور عدم کوعلت میں ضروری نہیں ۔ پچھلا نا چا ہوتو پچھل جائے گا ور نہیں پچھلے گا)۔ اور عدم کوعلت میں کوئی دخل نہیں ( یعنی عدم کی چیز کے وجود کی علت نہیں ) کیونکہ تا چیر صفت جو تیہ ہے۔ کوئی دخل نہیں ( یعنی عدم کی چیز کے وجود کی علت نہیں ) کیونکہ تا چیر صفت جو تیہ ہوتا ہے کہ داجب تعالی کود یکھا جائے کہ رؤیت کی درمیان علت مشتر کہ ہے۔ تو اب سے جے کہ داجب تعالی کود یکھا جائے کہ رؤیت کی علت صحیحۃ تقتی ہوئی۔ وہوالوجود

دلیسل سسمعی: اس میں دوباتیں ہیں ایک بیرکہ موی علیہ السلام نے رویت کا سوال کیا" رک اُرنسی اُنظر اِلیک " تو اگر نظر محال ہوتی تو طلب رویت جھالت یا سفاہۃ وعبث ہے۔ یعنی اگر موی رقطیقی کے محال ہونے پر عالم نہ متھ تو طلب رویت

جھل ہے اور اگر عالم تھے تو پھر طلب رؤیت عبث ہے، اور انبیاء کر ام جھل وعیث ہے۔
پاک بیں تو معلوم ہوا کہ رؤیت ممکن فی نفسہ ہے ور ندموی علیہ السلام سوال ندکرتے،
اور بیر سوال قوم کیلئے ندتھا ور ندجم کے صینے استعال کرتے۔

دوسری بات کراللہ تعالی نے موی قلیاتی کے سوال پررؤیت کو استقرار جبل کے متعلق کردیا، اور استقرار جبل فی نفسہ ایک امر ممکن ہے (لان سکیل جسم یمکن ان یہ کو ن ساکنا ) اور معلق بالمکن ممکن ہوتا ہے کہ تعلق کا معنی ہے معلق (رؤیت ) کے شوت کی خبر دینا جب معلق بر (استقرار) ٹابت ہو، اور محال تقادیم مکنہ میں سے ایک پر بھی ٹابت نہیں ہوتا تو ٹابت ہوا کہ رؤیت محال نہیں ہے۔

مخافین کا قوی شبریہ کہ مسوئی کا مکان اور جھت میں ہونا ضروی ہے اور دائی و مونی کے درمیان سیافت ہواور مسوئی دائی کے مقابل (سامنے) ہو،اس لیے ، کرویت شعاع ہے ہوآ نکھ سے خارج ہوکر مونی پر پڑتی ہے، لہذا مونی غایة بعد میں بھی نہو، پھر و کھناممکن ہوگا۔ اور بیسب اللہ تعالی بعد میں ہواور غایة قرب میں بھی نہو، پھر و کھناممکن ہوگا۔ اور بیسب اللہ تعالی کے تن میں محال ہے۔

جواب رؤیت کے لئے بہ شرائط ضروری نہیں۔ اس لیے کہ رؤیت تو ہمارے نزدیک اللہ تعالی کے برؤیت تو ہمارے نزدیک اللہ تعالی کے بیدا کرنے پرہے جسے کہ نی کریم اللہ جس طرح آگے دیکھتے تھے اس طرح بیجھے کا بھی مشا کدہ فرماتے تھے بلامقابلہ 'مسر نسی 'کے الباد اللہ کے میں اس کے بغیر بھی ممکن ، ای کی طرف 'فیسری لا فیسی اوری تعالی الی شرائط کے تھتی کے بغیر بھی ممکن ، ای کی طرف 'فیسری لا فیسی ا

ميكان ولا في جهة من غير مقابلة أو اتصال شعاع أو ثبوت مسافة بين الدائي وبين الله تعالى " عاشاره كيا-اورسب عيرك بات كيشام برغائب كوقياس كرنافا مد به والله المم

#### \*\*\*\*

سوال: بندوں کے افعال کا خالق اللہ تعالی ہے یابندہ؟ اختلاف بیان کریں۔ جواب: بندوں کے تمام افعال (ایمان، کفر، طاعت، عصیان) سب کا خالق اللہ

چواب: بندول ہے بمام افعال (ایمان، هر، طاعت، عصیان) سب کا حاص اللہ تعالی ہے۔ کیونکہ بیسب اللہ تعالی کی تخلیق سے بین، اسی پراجماع ہے۔

معزلہ کے نزدیک بندہ اپنے افعال کا خود خالق ہے پہلے معزلہ بندہ پر خالق کا اطلاق نہیں کرتے تھے بلکہ موجداور مخترع کہتے تھے لیکن جب جہائی نے دیکھا کہ سب کامعنی ایک ہے (عدم سے وجود کی طرف نکالنا) تو پھر (خالق) کے لفظ کا اطلاق شروع کردیا، کہ بندہ خودا سے افعال کا خالق ہے۔

معتزله كم دلائل معزله كمتن بن كركت ماشي اورح كت مرتقش

میں فرق ہے، اول اختیار سے ہے اور دوسرا بلا اختیار ہے تو ثابت ہوا کہ بندہ افعال اختیار ہے تو ثابت ہوا کہ بندہ افعال اختیار ہے کا خالت ہے۔ دوسری بات رہے کہ اگر افعال اختیاری واضطراری سب الله تعالیٰ کی تخلیق سے ہوں تو تکلیف کا قاعدہ باطل ہوگا اور تکلیف تو بندے کے فعل پر واقع ہوتی ہے اور اسی پر اجماع ہے۔ اسی طرح اگر فرق نہ کریں تو ثواب وعقاب کا قاعدہ بھی باطل ہوگا۔

اهل حق كمي دلائل وجوابات الل تن في وجوه بدليل بكرى من المرابع المعالم موكاس بكرى منه كرينده الراب العال كاخالق موتو بحراس كى تفاصل كالجمي عالم موكاس المن كرابي العال كاخالق موتو بحراس كى تفاصل كالجمي عالم موكاس المنه كرابيجاد شفاسي قدرت واختيار است العالم موكى ، اور لا زم (بنده افعال كى تفاصيل كاعالم مو) باطل منه مثلا حركت ما شي مين بنده ايك جگه سے دومرى جگه جا تا

ہے اسکا چلنا مختلف حرکات پر مشمل ہوتا ہے بعض تیز ہوتی ہیں اور بعض آ ہستہ اور چلنے والے کوکوئی پیتہ بھی نہیں ہوتا۔ اور نہ اس کو بیٹم ہوتا ہے کہ بیچر کت کس طرح وجود میں آتی ہے، جسم کے کو نسے اعضاء، پٹھے، اعصاب اس حرکت میں معاونت کرتے ہیں ان سب تفاصیل سے بندہ لاعلم ہے۔

دوسری دلیل کراللہ تعالی افعال عباد کا خالق ہے جیسے کہ تص سے پہتا چاتا ہے اللہ عزوجل کا فرمان ہے: "وَالسَّلَهُ خَسَلَقَکُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ" دوسری جگرارشاو فرمایا: "السَّلَهُ خَسَائِقٌ کُلِّ شَیْء وَ هُو عَلَی کُلِّ شَیْء وَ وَکِیلٌ" اور بندول کے افعال 'شیء 'نی ہیں۔ ای طرح اللہ کا فرمان: "اَفَحَمَنُ يَدُخُلُقُ کُمَنُ لَا يَخُلُقُ افعال 'شیء 'نی ہیں۔ ای طرح اللہ کا فرمان: "اَفَحَمَنُ يَدُخُلُقُ کُمَنُ لَا يَخُلُقُ افعال تکوون 'نی ہیں۔ ای طرح اللہ کا فرمان: "اَفَحَمَنُ يَدُخُلُقُ کُمَنُ لَا يَخُلُقُ الله الله کا فرمان ہوگا کے معتزلہ کی دوسری دلیل (کرقاعدہ تکلیف باطل ہوگا) کا جواب ہے کہ بید

ریس برجت نہیں بلکہ جرریہ پر جحت ہے۔ اس لئے کہ جرزیکسب واختیار کی بالکل نفی کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ انسان جماد کی طرح ہے اور اہل سنت کسب واختیار کو ثابت کرتے ہیں کہ تکلیف اس پر مخصر ہے اور قاعدہ تواب وعقاب بھی اس کسب و اختیار سرے۔

معتزلہ کی ایک دلیل میجی ہے کہ اگر اللہ تعالی افعال عباد کا خالق ہوتو پھر اللہ تعالی پر آکل ، شارب ، زانی ، سارق وغیرہ کا اطلاق ہوگا اس لئے کہ فاعل فعل تو اللہ تعالی ہے کہ فعل ہے اتصاف لازم ہوگا اور لازم شرعا وعقلا باطل ہے۔

ارکاجواب بیہ کہ بیتمسک جہل عظیم ہے اس لئے کہ متصف بالتی وہ ہوتا ہے جواس کے ساتھ قائم ہونہ کہ وہ جواس کو سی طل بیں بیدا کر دے جیسے کہ اللہ تعالی سواد و بیاض اور تمام صفات کا اجسام بیس خالق ہے لیکن اس سے متصف نہیں۔ سواد سے متصف ہوں کے ساتھ سواد قائم ہوں

کیا معزلہ کا یہ عقیدہ شرک ہے؟ جمہور کے نزدیک معزلہ کا یہ عقیدہ شرک نہیں، کوئلہ اشراک یہ ہے کہ الو ہیت میں شریک کو ثابت کیا جائے، بمعنی وجوب وجود بھے کہ بحوں کا عقیدہ ہے ( مجول دوخدا مانے ہیں: یز دان خالق خیر، اہر من خالق شر) ۔ یا شریک بنانا ہے الوہیت میں بمعنی استحقاق عبادت بھے کہ بت پرست کرتے ہیں۔ (یہ واجب الوجود ایک مانے ہیں گربتوں کو شخق عبادت جائے ہیں، ان سے شفاعت کی امیدر کھتے ہیں) اور معزلہ یہ ثابت نہیں کرتے، بلکہ معزل و خالقیت عبد کو خالقیت واجب تعالی کی طرح نہیں مانے اس لئے کہ بندہ اسباب وآلات کا محتاج ہو اور یہ اللہ تعالی کی طرح نہیں مانے اس لئے کہ بندہ اسباب وآلات کا محتاج ہیں مالی گرائی میں خالقیت واجب یہاں تک کہ فرمایا کہ معزلہ ہے بجوں بہتر ہیں کہ انہوں نے ایک شریک مبالغہ کیا ہے یہاں تک کہ فرمایا کہ معزلہ نے (اپنی بات ''السعب دے سائسق کو ثابت کرنے کی کوشش کی اور معزلہ نے کی کوشش کی جس کی کوئی صرفیس ۔

# Marfat.com

سوال: حن وفتح افعال میں اہل سنت (مائزید بیہ اشاعرہ) اور معنز لد کے نداھب بیان کریں؟

انساعوه كا مذهب افعال من داتى فتح وسن بين الكرشارع كريم سن المساعوه كا مذهب افعال من داتى فتح وسن بين المدشارع مركوجائز قرارديتا تواس كابينا حسن موتا

ماتریدیه کا مذهب: افعال میں ذاتی حس وقتی پایاجا تا ہے۔ اورشرعاس کے حسن وقتی کوریان کرتی ہے، جبکہ عقل بھی اس حسن وقتی کے ادراک میں مستقل ہے۔ معتزلہ کا مذهب: معتزلہ کے نزدیک اشیاء میں حسن وقتی ذاتی ہے اور عقل اس کے ادراک میں مستقل ہے۔ اس کے ادراک میں مستقل ہے۔

سوال: استطاعت مع الفعل موكى يا قبل الفعل؟ معتزل كا اختلاف قلم بندكري؟

استطاعت كا معنى: "وهى حقيقة القدرة التي يكون

بھا الفعل"۔استطاعت ہمرادوہ تقیقت قدرت ہے جس کی دجہ سے افعال اختیار یہ صادر ہوتے ہیں، اور یہ (قدرت) نعل کی علت ہے۔جہور اشاعرہ کے نزدیک پر قدرت) نعل کی علت ہے۔جہور اشاعرہ کے نزدیک پر قدرت) نعل کی علت ہے۔ جہور اشاعرہ ہے۔

الحاصل: استطاعت ہے مرادوہ صفت (قدرت) ہے کہ اسباب وآلات
کی سلامتی کے وقت فعل کے کرنے کے وقت اللہ تعالی اس قدرت کو بیدا فرما دیتا ہے
اورا گر برے فعل کا قصد کرے تو اللہ تعالی اس کی قدرت بیدا فرما دیتا ہے اورا گراہ تھے
کام کی نیت کرے تو اس کی قدرت بیدا کر دیتا ہے۔

استطاعت فعل کے ساتہ ھے یا قبل؟

جمعود اشاعده كنزديك بندے بن فعلى قدرت فعل سے معلق اللہ تعالى اس بندے على اللہ بندہ جب كى قبل كا ارادہ كرتا ہے تو اللہ تعالى اس بندے على اللہ بندہ جب كى قبل كا ارادہ كرتا ہے تو اللہ تعالى اس بندے على اللہ بندہ جب كى قبل كا ارادہ كرتا ہے تو اللہ تعالى اس بندے على اللہ بندہ جب كى قبل كا ارادہ كرتا ہے تو اللہ تعالى اس بندے على اللہ بندہ جب كى قبل كا ارادہ كرتا ہے تو اللہ تعالى اس بندے على اللہ بندہ جب كى قبل كا ارادہ كرتا ہے تو اللہ تعالى اس بندے على اللہ بندہ جب كى قبل كا ارادہ كرتا ہے تو اللہ تعالى اس بندے على اللہ بندہ جب كى قبل كا ارادہ كرتا ہے تو اللہ تعالى اس بندہ جب كى قبل كا ارادہ كرتا ہے تو اللہ تعالى اس بندہ جب كى قبل كے تو اللہ تعالى اس بندہ جب كى قبل كے تو اللہ تعالى اس بندہ جب كى قبل كے تو اللہ تعالى اس بندہ جب كى قبل كے تو اللہ تعالى اس بندہ جب كى قبل كے تو اللہ تعالى اس بندہ جب كى قبل كے تو اللہ تعالى اس بندہ جب كى قبل كے تو اللہ تعالى اس بندہ جب كى قبل كے تو اللہ تعالى اس بندہ جب كى قبل كے تو اللہ تعالى اس بندہ جب كى قبل كے تو اللہ تعالى اس بندہ جب كى قبل كے تو اللہ تعالى اس بندہ جب كى قبل كے تو اللہ تعالى اس بندہ جب كى قبل كے تو اللہ تعالى اس بندہ جب كى تو اللہ تعالى اس بندہ جب كى تو اللہ تعالى اس بندہ جب كى تو اللہ تعالى تعالى اللہ تعالى

استطاعت پیدا کردیتا ہے، کیونکہ ان کے نزدیک استطاعت ایک عرض ہے اور اعراض کے لئے بقان بیں ہونگے۔ اعراض کے لئے بقان بیں ہونگے۔ معتزلہ کتے ہیں کہ بندے میں فعل کی قدرت فعل کے کرنے سے بل بھی معتزلہ کتے ہیں کہ بندے میں فعل کی قدرت فعل کے کرنے سے بل بھی فعل کی وقت بھی ہوتی ہے۔ تھی اور فعل کرنے کے وقت بھی ہوتی ہے۔

اعتب اض معترله کی جانب سے اعتراض ہے کہ اگر بندے کوفعل سے بل استظاعت حاصل شہوتو یہ عاج کوم کلف بنانا ہے، اور پھر برے کام کرنے والے کی غرمت کرنا درست نہیں ہے بلکہ وہ تو معذور ہے۔

حواب: گناه گاراور تارک واجب، ذم وعقاب کامتی ای وجه ہے کہاس نے قدرت کوضائع کیا اور شروف او کا اراده کیا اسے خاہے تھا کہ نیر کا اراده کرتا، ای وجہ ہے کا فرول کی ندمت ہوئی ہے کہ وہ سننے کی استطاعت بی نہیں رکھتے۔

امام فخر الدین رازی کا موقف:

امام فخرالدین رازی کا موقف دونول قولول کے درمیان تطبیق ہے اگر استطاعت سے مرادرہ قدرات ہے کہ جوجیج شراکط تا فیر پرشمنل ہوتو اس دفت استطاعت سے مرادرہ فاقدرت نہ ہو( بلکن ن جمیلہ قدرت مرادرہ فی فیارہ فیل استطاعت سے مرادرہ فیک توبلا شہری الفیل ہوگی۔ مرادہ فیک توبلا شہری الفیل ہوگی۔

استِطاعت سے مزاد سلامتی آلات و اسِباب:

معتزلیا ہے قول پرولیل دیے ہیں کہ استطاعت قبل افعل ہے کیونکہ تکلیف قبل افعل ہے کیونکہ تکلیف قبل افعل ہے بعد نماز کامکلف ہے اور سلمان دخول وقت کے بعد نماز کامکلف ہے اور سلمان دخول وقت کے بعد نماز کامکلف ہے اگرانکو پہلے سے قدرت واستطاعت نہ ہوتو یہ عاجز کومکلف بنا تا ہے جو کہ باللہ ہے۔

کہ باطل ہے۔

معتزلہ کے جواب میں کہا گیا کہ لفظ استطاعت کا اطلاق سلائتی اسباب و

سر کندے موات میں ہما ہیا کہ لفظ استطاعت کا اخلاق سرا کی اسباب و

آلات برجمى موتا ب جيسي الله تعالى كاقول: "وكليكيه عَلَى النّاسِ حِجَّ الْبَيْتِ مَنِ السَّنطاء تَ بِرجمى موتا ب جيسي الله تعالى كاقول: "وكليكيه عَلَى النّاسِ حِجَّ الْبَيْتِ مَنِ السَّنطاء ت مرادملائمي آلات السَّنطاء ت مرادملائمي آلات واسباب -

بندہ کو جومکف بنایا ممیا ہے وہ ای معنی استطاعت کے لحاظ سے بنایا میا ہے اس لئے کہ تکلیف کا دارو مدارای استطاعت پر ہے جو کہ سلامتی آلات واسباب کے معنی پر ہے اور اگر استطاعت کامعنی ' حقیقی قدرت' ہوجس سے فعل صادر ہوتا ہے تو اس پر بند ہے کو تکلیف دینا سے خبیس ہے۔

**ተተተተ** 

سوال: تكيف الايطاق ممكن سي كنيس؟ تنعيلا بيان كرير.

جواب: بندے کوالی چیز کام کلف نہیں بتایا گیاہے جس کی طاقت اسے نہو۔

### مالايطاق كي تين اقسام :

المرابين وي الدالة المرابعة المالة المنال المالة الماليف المالي وي الله المالية المالي

من بنند ممکن فی نفید محال عادی: جمہور کا غرب بید ہے کہ محال عادی کے ساتھ تکلیف دی جاسکتی ہے کیکن دی نہیں جاتی۔

جرد بمکن عادی بمتنع بسبب من الاسباب: مثلاکی کافر کا ایمان لا نا، اور عاصی کا تاب بوناممکن عادی بین ، مرالله عزوجل کاعلم اس کے فلاف بوکہ فلال معین کافر مؤمن نبیل بوگا، اور فلال تو بنبیل کریگا۔ یا الله عزوجل کا اداده اس کے فلاف ہو، تو اب کے خلاف ہو، تو اب کے خلاف ہو، تو اب کے ملاف ہو، تو اب کے مرجہور علما و کے فرد یک اس تیسری قتم کے ساتھ تکلیف دینا جائز ہے بلکہ اس تم کے ساتھ تکلیف دینا جائز ہے بلکہ اس تم کے ساتھ تکلیف تقتی ہی ہے۔

تسكسليف مسالايسطساق نسه ديني بردليل: الله تعالى كالراثاد كراى "لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا" الرابات بردال مَهُ كَالْمُعَا

مالايطاق نبيس دي جاتي \_

اعتداض: بركبنادرست بيس كة تكليف مالا يطاق بيس دى جاتى كيونكه آدم علياتي و اعتداض العنداني و المائكي و المائكي و المائكي و المائكي و المائكي و المائكي و المائكية و ا

اشیاء کے متعلق علم نہ تھا تو فرشتوں کو تکلیف مالا بطاق دی گئے ہے؟

جواب: اس اعتراض کا جواب یہ ہے کہ فرشتوں کوجن اشیاء کے نام بتانے کا تھم دیا گیا تھا وہاں پرامر تکلیف کے لیے نہ تھا بلکہ وہاں پر فقط تعجیز مرادھی تو ازروئے تعجیز کے ایباامردیا جاسکتا ہے جو مالا بطاق ہو۔

# معتزلہ اور اشاعرہ کے اختلاف کی بناء:

معتزله اوراشاعرہ کے درمیان اختلاف ہے کہ تکلیف مالا بطاق ممکن ہے کہ نہیں؟ اشاعرہ کے نزد کیا۔ تکلیف مالا بطاق ممکن ہے کہ نہیں؟ اشاعرہ کے نزد کیا۔ تکلیف مالا بطاق ممکن ہے جبکہ معتزلہ کے نزد کیا۔ تکلیف مالا بطاق ممکن نہیں ہے۔

### معتزله کی دلیل :

معتزلہ کہتے ہیں کہ مالا بطاق کے ساتھ تکلیف، عاجز کو تکلیف ہے اور عاجز کو تکلیف ہے اور عاجز کو تکلیف ہے اور عاج کو تکلیف دیناعقل کے خلاف اور فتیج چیز ہے اور اللہ تعالی قبائے سے پاک ہے لہذا ۔ تکلیف مالا بطاق ممکن نہیں ہے۔

اشاعرہ کے بزدیک تکلیف مالا بطاق ممکن ہے۔ اشاعرہ کی دلیل بیہے کہ اللہ تعالیٰ این مخلوق میں تصرف پر فقد رت رکھتا ہے جیسے جا ہے تصرف کر بے تو اللہ تعالیٰ سے کی چیز کا صدور بھی فتیے نہیں ہے بلکہ اللہ تعالیٰ کے تمام افعال حسن ہی حسن ہیں۔ اس سے کی چیز کا صدور بھی فتیے نہیں ہے بلکہ اللہ تعالیٰ کے تمام افعال حسن ہی حسن ہیں۔ اس سے کسی بھی فعل کا صدور فتیے نہیں ہے لہذا تکلیف مالا بطاق ممکن ہے۔

سهال: "المقتول ميت باجله أي الوقت المقدر لمؤتة لا كما زُعم بعض المعتزلة من أن الله تعالى قد قطع عليه الأجل" عربم كرين المتوق کے اُجل میں اہل سنت و معتزل میں کیااختلاف ہے؟

تسوجمه: "مقتول إنى اجل كساتهم رتاب يعنى جود فتت ال كاموت كامقرد ہے، ای مقررہ وفت پراس کی موت واقع ہوتی ہے۔ اس طرح جیس جیسے بعض معترات نے کہاہے کہ اللہ تعالی نے اس کی اجل کوظع کیا ہے۔ (معنز لدکا سے قول مید بنے کہ قاتل نے اس کی اجل کوقطع کیا ہے) تو قاتل ان کے زویک تفدیر آلی کا تبدیل

قاتل نے اس کوشط کیا۔ است میں ا

بن السينت كي دليل ماري دليل مين كم الله تعالى في تمام بندول كي آجال

كالتكم كرديا بيء اللدتعالى كعلم كمطابق بغيرتسى تردد كمتمام كأمنات كفي لك ر الماء مح مابعه

تقتر برمقدرے۔

روترك وليل:(١): قال تعالى "وَلِتكُولُ أُمَّةٍ أَجُلُ فَوِلِدَا الْجَمُولُ الْجَدُ يَسْتَ أَيْحِ رُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ". (٢) : وقال تعالى "وَلُو يُوَارِحُكُ اللَّهُ" النَّاسَ بِطُلْمِهِمْ مَا تَرَكَ عَلَيْهَا مِنْ دَابَةٍ وَلَكِنْ يُوَجُّوهُمْ إِلَى أَجَلَّ مُسَمِّمي فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُم لايستانجوون سَاعَةً وَلا يُستَقْلِهُونَ " (٣) وقال تسعيلي "وَأَنْفِقُوا مِنْ مَا رَزَقْنَا كُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْلِنَي أَحَلَاكُمُ الْمُوتَ فَيَهُولَ رَبِّ لُولًا أَخُرُنَنِي إِلَى أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَّقَ وَأَكُنْ مِنَ الصَّالِحِينَ ٥ وَكُنْ يُؤَخِّرَ اللَّهُ نَنْفُسًا إِذَا جَاءً أَجَلُهَا وَاللَّهُ خَبِيرٌ بُمَا تُعْمَلُونَ اللَّه دوسری اور تیسری آیت میں توبالکل واضح ہے کد ہرض کے لئے ایک وقت مقرر ہے، جب وه وفت مقرراً بيكا تو بجراس مين كونى تنديلي نبيل موكى لهذا اكرمقول ہے تو وہ

### Marfat.com

بھی اینے وقت مقررہ پر ہی مرتا ہے۔

### معتزله كا استدالال

پهلی دلیل: معزلهان احادیث سے جمت پکڑتے ہیں جواس معنی میں وارد ہیں کہ بعض طاعات سے عربی زیادتی ہوتی ہے تو اگر اجل تطبی ہوتی تو پھر زیادتی کا کوئی معنی نہ ہوتا اور حضرت ثوبان سے روایت ہے: "عَنْ سَلُمَانَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا يَوْدُ الْقَضَاء إِلَّا الدُّعَاء وَلَا يَزِيدُ وَسَلَّمَ لَا يَوْدُ الْقَضَاء إِلَّا الدُّعَاء وَلَا يَزِيدُ وَسَلَّم اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّم اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّم قَالَ مَنْ أَحَبُ أَنْ يُبْسَطُ لَهُ فِي دِرْقِهِ وَيُنْسَأَ لَهُ فِي اَثُورِهِ اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّم قَالَ مَنْ أَحَبُ أَنْ يُبْسَطُ لَهُ فِي دِرْقِهِ وَيُنْسَأَ لَهُ فِي اَثُورِهِ اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّم قَالَ مَنْ أَحَبُ أَنْ يُبْسَطُ لَهُ فِي دِرْقِهِ وَيُنْسَأَ لَهُ فِي اَثُورِهِ اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّم قَالَ مَنْ أَحَبُ أَنْ يُبْسَطُ لَهُ فِي دِرْقِهِ وَيُنْسَأَ لَهُ فِي اَثُورِهِ فَلَا مِنْ أَحَبُ أَنْ يُبْسَطُ لَهُ فِي دِرْقِهِ وَيُنْسَأَ لَهُ فِي اَثُورِهِ فَلَا مَنْ أَحَبُ أَنْ يُبْسَطُ لَهُ فِي دِرْقِهِ وَيُنْسَأَ لَهُ فِي اَثُورِه فَلَا مَنْ أَحَبُ مَن يَعْمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَيُنْسَأَ لَهُ وَي اللَّه مُنَا عَرْمَ مِواوراس كَا جُرِمُ وَوه وصلار مِي كَرَحِ اللَّه مِي اللَّه مَالَ مَنْ الْحَادِي ) معنى ہے کہ جو چا ہتا ہے کہ اس کی روا ہ البخاری ) معنی ہے کہ جو چا ہتا ہے کہ اس کی راح می میں تا خر ہو وہ صلاح کی کر دے۔

دوسوی دلیل: کراگرمقتول این اجل کے ساتھ مرتا، تو پھرقائل دنیا میں ذم کا متحق نہ ہوتا اور آخرت میں عقاب کا۔ اور قل خطاء میں اس پر دیت نہ ہوتی اور قل عدمیں قصاص نہ ہوتا اس لیے کہ مقتول کی موت اس کی خلق اور کسب کی وجہ سے اور قل میں میں ماہد ہوتا اللہ کی تقدیر سے ہی مراہے۔

#### معتزله كوجواب

اول اعتراض کا جواب: اللہ تعالی ازل سے جانتا ہے کہ اگر اس نے یہ طاعت نہ کی تو اس کی عمر چالیس سال ہوگی کیکن اللہ تعالی جانتا ہے (بغیر تردو) کہ یہ بندہ یہ کر سے گا اور اس کی عمر ستر سال ہوگی۔ یہاں پراعتراض ہوگا کہ یہ تو ایک بندے کہ لیکے دواجل ہوگئے (محمد ہب المعتز لہ)۔اس کا جواب بیہ ہے کہ اللہ عز وجل کے علم میں اس کی عمر ستر سال تھی (بلاتر دو) مگر چالیس کے اوپر اس کی طاعت کی وجہ سے میں اس کی عمر ستر سال تھی (بلاتر دو) مگر چالیس کے اوپر اس کی طاعت کی وجہ سے

زندگی ہے، تواس زیادتی کی نسبت اس طاعت کی طرف کردی تی۔ یہاں پرایک اور جواب بھی ہے کہ تقدیر علق میں کمی زیادتی ہوتی جواب بھی ہے کہ تقدیر کی دوستمیں ہیں جمعلق ومبرم، تقدیر معلق میں کمی زیادتی ہوتی ہے جبکہ مبرم میں کوئی کمی بیشی نہیں ہوتی۔

اعتراض ٹانی کا جواب: قاتل پرذم وعقاب کیوں ہے؟ اسکی وجہ بیہ کہ
قاتل پرضان وقصاص کا وجوب تعبدی ہے کہ اللہ عزوجل نے اسکوتل ہے منع کیا تھا،
اس نے منی عنہ کا ارتکاب کیا ہے اور ایسے فعل کا کسب کیا ہے جس کے پیچھے اللہ تعالی
موت کو پیدا فرما تا ہے جیسے کہ عاوت جاری ہے کیونکہ تل کسبافعل قاتل ہے اگر چہ
خلقا اسکافعل نہیں (یعنی قاتل نے اس کام کا ارتکاب کیا ہے تل کی تخلیق نہیں کی)۔ اور
چونکہ مزاوج اکا مدار کسب پر ہے، لہذا اس وجہ سے قاتل ستحق ذم بھی ہے اور ستحق نار
بھی۔

#### \*\*\*\*

سوال: مقول كى موت كاخالق الله تعالى بيا قاتل؟ اى طرح بقيه "متولدات " ميں اہلسنت اور معتزله كاكيااختلاف ہے؟۔

"متولدات" وہ ہیں جو بندے کے فعل اختیاری کے نتیجہ میں پیدا ہوتے ہیں، مثلا: مارنے کے بعد ورد و تکلیف، توڑنے کے بعد انسان کا مرنا۔ یعنی "فعل اختیاری" کا اپنے فاعل کے لئے کوئی دوسرافعل پیدا کرنا" تولید" ہے، اور وہ فعل" متولد" ہے۔

اہلسدت کے نزدیک تمام افعال اختیار بیاور تمام متولدات اور اس طرح مقتول کی موت بھی قاتل کی مخلوق ہیں، اس طرح مقتول کی موت بھی قاتل کی مخلوق ہیں، اس طرح مقتول کی موت بھی قاتل کی مخلوق ہیں، اس طرح مقتول کی موت بھی قاتل کی مخلوق ہیں۔

#### معتزله کی دلیل:

معتزلہ کہتے ہیں کہ معل قبل جس کے توسط سے مقتول کی موت ہوتی ہے وہ قاتل کافعل ہے لہذامقتول کی موت قاتل کی مخلوق ہے۔

#### معتزله کا رد:

موت میت کے ساتھ قائم ہے اللہ کی مخلوق ہے خلق یا کسب کسی اعتبار سے بندے کا اس میں دخل نہیں۔ کیونکہ موت وجودی چیز ہے اللہ عز وجل نے اسے موجود کیا ہے ، اللہ کا ارشاد ہے: "خسک ق الْسَمُوت و الْسَحِیاة" توجوچیز اللہ کی تخلیق الْسَمُوت و الْسَحِیاة" توجوچیز اللہ کی تخلیق سے ہو اس میں بندے کوکوئی دخل نہیں۔

((لا صنع للعبد في تخليقه)):

شارح فرماتے ہیں کہ اس عبارت میں 'وتخلیق' کالفظ وَکر کرنا سی خیر ہیں۔
کیونکہ مطلب ریہ بنتا ہے کہ متولدات میں بندے کی تخلیق نہیں، مگر بندے کے کسب کو
د خل ہے۔ حالا فکہ متولدات میں بندے کے کسب کو بھی دخل نہیں۔ (صرف افعال
اختیاریہ مباشرۃ میں بندہ 'کاسب' ہے)۔لہذا تخلیق کی قید نہ لگانا زیادہ بہتر تھا یوں
عبارت ہوتی ((الا صنع للعبد فیہ)۔

پھر شادح نے اس پر دلیل دی کہ متولدات میں بندہ '' کاسب' بھی نہیں ،
اگر کاسب ہوتا تو ان متولدات کے عدم حصول پر قادر ہوتا ( کہ مار نے کے بعد تکلیف
کو پیدا نہ ہونے دیتا) لیکن وہ اس پر قادر نہیں۔ معلوم ہوا کہ ان افعال میں بندہ
'' کاسب' بھی نہیں۔ بخلاف افعال اختیاریہ کے کہ اس میں قادر ہوتا ہے مثلا ضرب
عیاج تو چھوڑ دے نہ مارے ، اور چاہے قو مارواقع کر ہے۔

عیاج تو چھوڑ دے نہ مارے ، اور چاہے قو مارواقع کر ہے۔

سوال: رزق کی تعریف کیجے۔ حرام کے رزق ہونے کے بارے میں اہل سنت اور معتزلہ کے درمیان کیا اختلاف ہے؟ دلائل سے واضح کریں۔ ساتھ "و کے سل معتزلہ کے درمیان کیا اختلاف ہے؟ دلائل سے واضح کریں۔ ساتھ و کے سل یستوفی رزق نفسه "کی وضاحت کریں۔

### جواب:

زق میں "اضافت الی الله" معترے۔

رزق میں "اضافت الی الله" معترے۔

رزق میں "اضافت الی الله" معترے۔

معتوله کا مذهب : معتزله کنزدیک حرام رزق نیس بمعتزله رزق کی بھی یہ تفسیر کرتے ہیں اسکی معتزلہ رزق کی بھی یہ تفسیر کرتے ہیں تفسیر کرتے ہیں کہ ''شرع میں جس سے انتفاع منع نہ ہو' اور بیصرف حلال ہی ہوگا۔

معتزله کا اول تغییر بر "و منا مِن دَابَةٍ فِ مِن اللّه رُضِ إِلّا عَلَى اللّهِ وِرُفَهَا " ہے اعتراض ہوتا ہے کہ چو پائے جو کھاتے ہیں وہ رزق ہیں ہوگا کہ دہ ان کی ملک تو نہیں ہوتا اور چو پایوں کا غیر مرزوق ہوتا لغتا وشرعا باطل ہے۔ معتزله کی دونوں تغییروں ہے یہ کی لازم آتا ہے کہ جس نے پوری زندگی حرام کھایا ہوتو اس کو الله تعالی نے رزق ہی نہ دیا ہو (جیے ایک بچے مفصوبہ بحری کا دودھ بیئے اور پھر بعد میں حرام کھاتارہے) اور لازم باطل ہے بقولہ تعالی "وَ مَسامِن دُابَةٍ فِ مَی اللّه وَ رُقُهَا" تو ملزوم بھی باطل ہے۔ عملی اللّه وِرُقُهَا" تو ملزوم بھی باطل ہے۔

اصل اختساف كى وجه: اختلاف الله المتنال في المرتبال المتنال في رزق كم النافت المنافق المرتباق والمقورة المنافق المرتباق والمقورة

الْ مَتِينَ "الله كَعلاوه كونَى بحى رازق نبيل اور بنده حرام كَهان بهت قنوم وعقاب بوتا ہے۔ اور جس چیزی نسبت الله کی طرف ہووہ فتیج نبیل ہوتی ۔ اور اس كا مرتكب سخق ذم وعقاب نبیل ہوتا۔ تو معتزلہ نے گمان كيا كه حرام رزق نبيل اس لئے مرتكب سخق ذم وعقاب نبیل ہوتا۔ تو معتزلہ نے گمان كيا كه حرام رزق نبيل اس لئے كه حرام كی نسبت الله كی طرف لازم آتی ہے اور بیاتی ہے، اور حرام كا كھانے والا معذور ہوگا۔

مسعتوله کو جواب: الله تعالی کے افعال میں سے کوئی شی عجمی بہیں۔ اور حرام کا کھانے والا اپنے کسب سے بکڑا جائے گا، اور معذور بھی نہیں کہ وہ اپنے اختیار سے ریکسب کرتا ہے۔

#### الحاصل:

خلاصہ بیہ ہوا کہ ہمارے نزدیک حرام بھی رزق ہے اوراضافت اللہ تعالی کی طرف معتبر ہے۔ اور بغیراللہ کے کوئی رازق نہیں اور بندہ ذم وعقاب کامستحق ہے حرام کے کھانے پراور جواللہ تعالی کی طرف منسوب ہووہ فتیج نہیں ہوتا اور اس کا مرتکب ذم و عقاب کامستحق ہے۔ توبیتین مقد مات ہیں۔

کان رزق مضاف ہے اللہ کی طرف۔ کان آکل حرام معذب ہے۔ کہ جواللہ تعالی کی طرف منسوب ہواس پرعذاب نہیں۔

پہلے دومقدموں پرطرفین کا اتفاق ہے اور تیسرے میں اختلاف ہے۔ تو معتزلہ نے اس کو ثابت کیا ہے اور کہا کہ اگر حرام رزق ہوتا تو اس پرعذاب نہ ہوتا ، اور جو اشاعرہ نے اس بات کا افکار کیا ہے اور کہا کہ اللہ عزوجل کا کوئی فعل فتیح نہیں اور جو مرتکب حرام ہے اس کا سختی عذاب ہونا اس وجہ ہے کہ اس نے حصول رزق کے جائز اور مشروع اسباب اختیار کئے۔ اس سوئے جائز اور مشروع اسباب اختیار کئے۔ اس سوئے مباشرت (جو بندہ اسے اختیار سے کرتا ہے) کی حیثیات سے اس میں فتے ہے۔

### Marfat.com

"و کل یستوفی رزق نفسد" کی وضاحت:

جهب بنده مرتاب توايي نفس كارزق بوراكرتاب حياب علال موياحرام تو جب فوت ہوگا تو اس کے رزق ہے کوئی شے باتی نہیں رہتی۔اور میمکن نہیں کہ ایک انسان دوسرك انسان كارزق كهائ ياغيراس كارزق كهائ اس لئے كماللہ تعالى نے جس مخص کی غذامقرر کردی ہے تو اس کا کھانا اس پرواجب ہے۔ویمنتع ان باکلہ غیره-اگررزق کی تغییروه کریں جومعتزلدنے کی ہے کدرزق مملوک کے معنی میں ہو ہو مین بیس ہوگا کہایک انسان دوسرے کایا اس کا کوئی دوسرارزق کھائے۔ مین بیس ہوگا کہایک انسان دوسرے کایا اس کا کوئی دوسرارزق کھائے۔

**ለለለለለለለ** 

سوال: حدايت اور صلالت كي تفيير مين اشاعره اور معتزله كا ختلاف مع ولاكل تخرير

جواب: اشاعره حدايت كامعنى خلق طاعت اوراصلال كامعنى خلق معصيت بيان كرت بيل يعنى الله جس كے اندر جاہتا ہے طاعت یا صلالت ومعصیت پیدا فرما دیتا ہے کیونکہ ہرشی کی تخلیق ذات باری تعالی کے ساتھ خاص ہے۔ معتزله كبتي بين كه طاعت ومعصيت كاغالق الله تعالى موتا توبنده مستحق تواب وعقاب نه موتااستحقاق ثواب وعقاب كامدار بنده كي قدرت اختيار يربي لهذا هدایت کے معنی خلق طاعت اوراضلال کے معنی خلق معصیت نہیں ہوسکتا بلکہ هدایت كمعنى راه حق كابيان كرنااورا صلال كالمعنى بنده كوضال مانايا اسكاضال نام ركهنا بـ

معتزله كادد معزله في جوكها كه بدايت طريق صواب كابيان ب مي يونكماللد وجل كافرمان:"إنك لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَكُكِنَّ اللَّهُ إِللَّهُ إِللَّهُ إِللَّهُ يَهُدِى مَنْ يَشَاء مُ اوراى طرح: "اللَّهُمَّ اهْدِ قَوْمِي فَإِنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ" يهال يراكر چدرسول التعليك كاكام ي طريق صواب كابيان يحرآب

کی طرف ہدایت کی نسبت نہیں۔

اعتداض: معتزله کی طرف سے اشاعرہ پراعتراض ہے کہ اگر حدایت کا

معنى خلق طاعت اوراضلال كالمعنى خلق ضلالت هوتا تؤبدايت كى نسبت نبى كى طرف

"وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَى صِراطٍ مُسْتَقِيمٍ" اوراضلال كى نسبت شيطان كى طرف

"وَلَا حِسْدَتُنَاهُمْ" (السساءر 119) ندہوتی، جب نسبت ان کی طرف ہوئی تو حدایت کامعنی خلق طاعت اوراصلال کامعنی خلق صلالت کرنا درست نہیں۔

جهاب: يهان برنبي كي طرف مدايت اور شيطان كي طرف اصلال كي

نسبت مجازا ہے جیسے: ''إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِى لِلَّتِى هِى أَقُومُ'' میں صدایت کی نسبت مجازا ہے جیسے: ''إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِى لِلَّتِى هِى أَقُومُ'' میں صدایت کی نسبت قرآن کی طرف اور: ''رکب اِنْهَنَّ أَصْلَلُنَ تَکِیْدِ اَ مِنَ النّاسِ" میں اصلال کی نسبت اصنام کی طرف اسناد الفعل الی السبب کے قبیل سے ہونے کی وجہ سے باجماع

فريقين مجاز ہے۔

حدایت کے معنی میں اختلاف:

بداية كرومعاني بين: (1): اراءة الطريق\_(٢): الصال الى المطلوب\_

اراءة الطريق كامعنى براسته كى راه نمائى كرنا يهال برمطلوب تك يبنجنا

لازى نہيں۔جبكه ایصال الی المطلوب میں مقصد تك پہنچنا ضروری ہے۔ بہلامعنی حقیقی

اوردوسرامعتی مجازی ہے۔

### Marfat.com

سوال: الله يرأصلح للعبادواجب إنبين؟

جواب: معتزلہ کے نزدیک اصلح للعباد اللہ نتعالی پر واجب ہے جبکہ اصلست وجماعت اللہ تعالی پر کسی چیز کے واجب ہونے کا انکار کرتے ہیں۔

معتزلہ کی دلیل ہے کہ جو چیز بندے کے حق میں اصلی وافع ہے وہ دوحال سے خالی نہیں۔ یا تو اللہ تعالی کواس کے اصلی ہونے کاعلم ہوگایا نہیں اگر ہے تو علم ہوتے ہوئے اس کا ضرویا بنا بخل ہے اگر علم نہیں تو باری تعالی کا جاال ہونا لازم آئے گا۔ان دونوں کا باری تعالی میں پایا جانا محال ہیں اس وجہ سے اصلے للعب داللہ تعالی پر اوجب ہے۔

### معتزلہ کے رد میں شارح کے دلائل :

اگراسل طلعبا داللہ تعالی پر واجب ہوتا تو فقیر کو جود نیا کے اندر فقر کے عذاب میں مبتلا ہوگا پیدا نہ فرما تا کیونکہ ان دونوں میں مبتلا ہوگا پیدا نہ فرما تا کیونکہ ان دونوں کے حق میں عدم ہی اصلح ہے لیکن اللہ تعالی نے ان دونوں کو پیدا کیا معلوم ہوا کہ اصلح للعبا داللہ پر واجب نہیں۔

دوسری دلیل :اگر الله تعالی پر اصلح للعباد واجب ہوتا تو گناہوں سے حفاظت، نیکی کی تو فیق، مصائب کا از الہ اور زیادتی رزق کا الله تعالی ہے سوال کرنا بے معنی ہوتا کیونکہ یہ چیزیں الله تعالی کا بندے کو نه دینا اصلح ہونے کی وجہ سے ہیں حالا نکہ تمام انبیاء اولیاء کا نہ کورہ چیزوں کی دعا پراجماع ہے۔

معتزلہ کی یہ دلیل کہ اگر اللہ تعالی کے لئے اصلح للعباد واجب نہ ہوتو اللہ تعالی

كالجنل مونا اور جاال مونالازم آئے كا۔ اس كاجواب بيرے كرولائل قطعير سے اللہ

تعالی کا کریم ہونا اور تکیم ہونا اور تمام کاموں کے انجام سے واقف ہونا ثابت ہے تو اس کا ایس چیز کانہ دینا جو بند ہے کانہیں بلکہ اس کاحق ہے تھی عدل اور مبنی بر تھمت ہی ہوگا۔

#### 

میں معتزلہ اور افض کے نظر میں اھلسنت کا مسلک ہمغزلہ اور روافض کے نظریے کی وضاحت اور ان کے اعتراضات بہتے وجوہ کے تحریر کریں؟

جواب: عذاب قبرت به العن العل قبر كوعذاب ق ب (حذف مضاف ب) اور مراداس سے "عذاب بعد الموت قبل البعثة" به جد جا به ميت قبر بيس بويا سمندر ميس ، موامس موياكس جانور كے بيك ميس عذاب كى قبر كى طرف اضافت اس وجہ سے بے كہ عادة ميت كوقبر ميں بى فن كياجا تا ہے۔

عذاب قبر ما فرول کیلئے اور بعض گنهگار مؤمنین کیلئے ثابت ہے۔ کافرول کا عذاب قیامت تک ہوگا جیسے کہ احادیث میں وارد ہے۔ علامہ نفی نے فرمایا کہ کافر سے عذاب جود کے دن رات اور جیجے رمضان میں اٹھالیا جا تا ہے۔ جبکہ گنهگار مؤمنین کے عذاب میں اختلاف ہے۔ علامہ نفی فرماتے ہیں کہ مؤمن گنهگار کوقبر میں عذاب ہوگالیکن جعہ کے دن منقطع ہو کرواپس قیامت تک نہیں ہوگا۔ اور امام سیوطی نے فرمایا کہ کہ رہے بات ولیل کی بیان ہے ، علامہ نفی کے مقابلہ میں امام سیوطی احادیث و آٹار میں نیاوہ مشہور ہیں۔ بعض احادیث ہے ہما امام سیوطی کے قول کی تا تئد ہوتی ہے جسیا کہ زیاوہ مشہور ہیں۔ بعض احادیث ہے ہی امام سیوطی کے قول کی تا تئد ہوتی ہے جسیا کہ ایک حدیث میں ہے کہ نبی کریم اللہ ہے اور ایک و میکا تیل ہے خواب میں ایک ایک حدیث میں ہے کہ نبی کریم اللہ ہے ہوا تیل و میکا تیل ہے خواب میں ایک ایسے آدمی ہے دواب میں ایک ایسے آدمی ہے دواب میں ایک ہوتا ہی کہ ایس آدمی ہے قبل سوتا تھا اور اس کے ہارے میں بتایا گیا کہ قیامت تک اسے سے عذاب ہوگا۔

بعض مؤمنین کو خاص ای لیے کیا کہ بعض مؤمنین (شہداء بسلاء، اور اولیائے امت) کو اللہ تعالی عذاب میں جنا نہیں فرمائے گا۔ جیسے کہ حدیث شریف میں ہے کہ نبی کریم علی ہے نے فرمایا کہ شہداء کیلئے اللہ تعالی کے پاس جھ چیزیں فرصال) ہیں: جب اس کے خون کا پہلا قطرہ گرتا ہے تو اسے بخش دیا جا تا ہے اور وہ جنت میں اپنا ٹھکانہ و کھے لیتا ہے اور عذاب قبر سے اس کو نجات وی جاتی ہے۔ اس طرح ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ جو محق ہردات سورۃ ملک پڑھے گاتو اللہ تعالی اس سے عذاب قبر دورکردے گا۔

### عذاب قبر پر قرآن وسنت سے دلائل:

"عذاب القبر حق، ثابت من الأدلة وهى الآيات و الأحاديث و لأنها أمور ممكنة أخبر بها الصادق" عذاب قبرت به دلائل ليني آيات واحاديث من عنابت ب-اوري (عذاب قبر) أمور مكنه من سه ب-اوراس كافر سي (سول) في دى ب-

معت اله اور دوافض كے نظريے كى وضاحت: بعض معزلدادر روافض نے عذاب قبر كا افكاركيا ہے اس كيلے دوافض نے عذاب قبر كا افكاركيا ہے اس كيلے دروافض عنداب دينا عال دروافی حیات ہے اور نہ ہی وہ كسی چز كا ادر اگ كرسكتا ہے۔ تو اس كوعذاب دینا عال ہے۔ پھر بیم معزلدادر دوافض ان فعوص كی تاویل كرتے ہیں جن میں عذاب كی بات ہے۔ پھر بیم معزلدادر دوافض ان فعوص كی تاویل كرتے ہیں جن میں عذاب كی بات ہے۔ کہتے ہیں كہ جس كیلئے ادراك اور حیات ناہواس كوعذاب دینا عبث ہے فائدہ سے خالى ہے۔

معتزلہ اور روافض کے اعتراض کا جواب بیہ ہے کہ اللہ تعالی ان مردوں کے جمعے اجزاء میں یا بعض میں (جس سے وہ عذاب کی تکلیف کا اور اک کرسکے ) حیات و اور اک پیدا کردیتا ہے۔

ال پربیاعتراض ممکن ہے کہ بیہ بات اعادہ روح کوستازم ہے اور اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "لَا يَدُوقُونَ فِيهَا الْمَوْتَ إِلَّا الْمَوْتَةَ الْأُولَى" اورا گرقبر میں روح الوٹائی گئ تو یول قبل البعثة ثانیا موت کو چھنا ہوگا۔

ال کاجواب بیدے کہ بیادراک اعادہ روح کوستان مہیں مستان میات کاملہ ہوادراک میات کہ روح کے بدن سے ادنی تعلق کی وجہ سے حاصل ہو جائے یہاں تک کہ عریق فی الماء" اور "ماکول فی بطون الحیوانات" کو جائے یہاں تک کہ عریق فی الماء" اور "ماکول فی بطوننا دودہ و نحن لا مجی عذاب ہوگا اگر چہم اس پرمطلع نہوں۔ کما ان فی بطوننا دودہ و نحن لا

نطلع عليه وعلى المهم وتعذيبهم اذا ناكل الدواء وهم يقبلون الر الدواء ويموتون.

**ተተቀ**ተ ተ

سنوال: "والبعث حق" بعث كاتعريف اوراس كي تون محتفاق اختلاف مع دلاكل ذكركري -

#### فلاسفه کا مذہب:

قلاسفہ نے معدوم کابعیہ اعادہ کال ہونے کی بناء پرحشر اجساد کا انکار کیا۔
شارح فرماتے ہیں کہ فلاسفہ کا یہ کہنا کہ اعادہ معدوم کال ہے بحض ان کا ایک دعوی ۔
جس پران کے پاس کوئی دلیل نہیں بلکہ اس کے امکان پر ہے اسلئے کہ جب معدوم کہنی بار موجود کرنا ممکن ہے تو دوسری بار بھی ممکن ہے۔ جسیا کہ ارشاد باری تعالی بار موجود کرنا ممکن ہے تو دوسری بار بھی ممکن ہے۔ جسیا کہ ارشاد باری تعالی بار موجود کرنا منان کے اجزاء اصلیہ جمع فرما کر اس میں روح اوٹا دیگا، اب جا ہے اس کوئی اعادہ معدوم بعید کانام دے یا کوئی اور مارس میں روح اوٹا دیگا، اب جا ہے اس کوئی اعادہ معدوم بعید کانام دے یا کوئی اور میں اعادہ معدوم بعید کانام دے یا کوئی اور میں اس سے تعلق ہے تی خرت میں وہ کا جس بدن ہے تعلق ہے تی خرت میں وہ بار اس میں اس کے اجزاء اصلی کی دوح کا جس بدن ہے تعلق ہے تی خرت میں وہ بار اس میں اس کے اجزاء اسان کی دوح کا جس بدن ہے تعلق ہے تی خرت میں وہ بار اس میں دور کا جس بدن ہے تعلق ہے تی خرت میں وہ بار اس میں دور کا جس بدن ہے تعلق ہے تی خرت میں وہ بار کا کہ میں بدن ہے تعلق ہے تی خرت میں وہ بار کا کہ میں بدن ہے تعلق ہے تی خرت میں وہ بار کی دور کا جس بدن ہے تعلق ہے تی خرت میں وہ بی وہ بار کا کہ میں بدن ہے تعلق ہے تی خرت میں وہ بار کی کا کہ میں بدن ہے تعلق ہے تی خرت میں وہ بین کی دور کا جس بدن ہے تعلق ہے تی خرت میں وہ بار کی دور کا جس بدن ہے تعلق ہے تی خرت میں وہ بار کی جس بدن ہے تعلق ہے تی خرت میں وہ بار کی جس بدن ہے تعلق ہے تی خرت میں وہ بار کی دور کا جس بدن ہے تعلق ہے تی خرت میں وہ بار کی جس بدن ہے تعلق ہے تعلق ہے تیں وہ تعلق ہے تع

تبین ہوگا بلکہ اس سے مختلف دوسرابدن ہوگا اگرجسم پر بال سے تو آخرت میں نہیں ہوئے صدیث پاک میں ہے: "أَهُ لُ الْبَحَنَّةِ جُورٌ دُّ مُودٌ دُّ مُحَتُلٌ لَا يَفْنَى شَبَابُهُمْ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

سسان "دوالوزن فن میزان کی تعریف معتزله کاوزن اعمال پراعتراض مع جواب قلم بند کریں۔

تعوید میزان در بین ان ده چیز ہے جس کے دریع اعمال کی مقدار جائی جائے گا،

باقی میزان کیما ہوگا اس کی کیفیت کیا ہوگی؟ اس کے ادراک سے عقل قاصر ہے۔

معتزلہ کا اعتراض معتزلہ میزان کے منکر ہیں کہتے ہیں کہ اعمال عرض ہیں جن کا دوبارہ موجود کیا جانا اگر ممکن بھی ہوتو ان کا وزن کیا جانا ممکن نہیں دلیل بدریتے ہیں کہ اعمال اللہ تعالی کو معلوم ہیں لھذا ان کا وزن کرنا ہے فائدہ وعبث کام ہے۔ اس کا جواب بدے کہ قرآن میں ہے ۔ والدوزن کی تو میند الدی فیک میں ہے کہ قرآن میں ہوتو ان کا دوبارہ میں اعمال اللہ تعالی کو معلوم ہیں لھذا ان کا درن کرنا ہے فیکن شکلت موازید اللہ فیک میں ہے کہ جن کا بول میں اعمال اللہ کو دی ہوتان کو درن ہوگا۔

### Marfat.com

ا ياس كچھ بھى تون ہوگا۔

محدثين كرام ميزان كبار عين قرمات بين: "الميزان بهو جسم محدثين ولسان وكفتين والله تعالى يجعل الأعمال والأقوال كالأعيان موزونة أو توزن صحفها هذا هو مذهب الجمهور والذى عليه إجماع أهل السنة "(عمدة القارى).

بعنی میزان مثل تراز و کے ہوگا جس کے دوبلڑے ہوگا وراللہ عزوجل اُعمال واُ توال کومٹل اعیان کے موزون لیعنی قبل وزن بنادیگا۔

رہی یہ بات کہ اگریہ مان لیا جائے کہ اللہ تعالی کے افعال معلل بالاعراض میں تو اس صورت میں جواب ہیہ ہے کہ دزن میں کوئی الی حکمت ہوجس سے ہم واقف نہ ہونا اس کے عبث اور بہارا حکمت سے واقف نہ ہونا اس کے عبث اور بے فائدہ ہونے کو واجب نہیں کرتا۔

قیامت والے دن نامہ اعمال بندے کے سامنے رکھ دیے جا کیں گے اور
کہاجائے گا: "اقْو اُ کِتَابَكُ كُفَى بِنَفْسِكَ الْيُومَ عَكَيْكَ حَسِيبًا"
ان تمام معاملات سے ظاہر ہوتا ہے کہ اللہ عزوجل کو ہر چیز کاعلم ہے ، تمریہ
سارے کام انسان پر جمت کے لئے ہیں کیونکہ انسان یوم حشر جمت کریگا تو سب چھ
اس کے سامنے لاکر تول دیا جائے گا اور ایک روایت میں ہے کہ بندے کو اختیار دیا
جائے گا کہ تیرے پاس اگر کچھ ہوتو میز اُن میں رکھ دو، کین بندہ عاجز ہوگا، اس کے

**ተተተተ** 

سوال "والوال والحوص في قيامت والدن سوال كيے جانے اور حوض كي ميں الدوں سوال كيے جانے اور حوض كي ميں والدوس وال

جواب: يوم حشر وال حق ب، دليل الشرو وال كاار شاد "وكسول

تُسُالُ ونَ" (الزخرف 44) اور: "فَسورَبُكُ كُنسَالُ النَّهُ مَ أَنْهُمُ مُسُولُونَ "(الصافات 24) أنبيل أَجْمَعِينَ" (الصافات 24) أنبيل روكوان ميسؤال كياجائكا .

ال طرح وال كم ق مون بن باك والله كالم والله كالم والله كالم والله كالم والله كالم والله كالم والله كالله كالم والله كالم والله كالله كالم والله كالله كالله كالله كالم والله كالله 
**ተተቀ** 

Marfat.com

سوال: "الصراط حق" كى روشى مين صراط كي بار عين وضاحت كرين كيا انبياءكرام كوَلِيلِ الله على معتزله كاعتراض اوراس كاجواب بهى تحريركرين؟ جواب: صراط سے مراد ایک بل ہے جوجہنم کی پیٹے پرہے، بال سے باریک ،تلوار ے تیز ہے۔ جیسا کہ حدیث میں وارو ہے قال ابوسعید الخدری: "البحسر أَدُق مِنْ الشَّعُرِ وَأَحَدُّ مِنْ السَّيْفِ" (صحيح ابن حبان) اللَّ جنت اس كومبوركري كے اورابل نار( کفاراوربعض گنهگارمؤمنین) کے قدم اس سے بھسل جا کیں ہے۔ معتزلهاس معني مين صراط بيس مانية ،ان كاكبناب كهصراط ي مرادصراط ستقیم ہے جوافراط وتفریط کے درمیان متوسط ہے۔ اور باریکی اور تیزی کی صفات سے اس کے مشکل ہونے ہے عبارت ہے۔ معتزلہ کے اٹکار کی وجہ بیہ ہے کہ صراط کی جو صفات ندکور ہیں ان صفات کے ساتھ اس پر سے گزرناممکن نہیں ہے اورا گرممکن ہوتھی التوريمؤمنين كوعذاب ديناهاس ليح كهاس سي كزرنا شديدمشقت ميس والناه-ان كا جواب بيه ہے كداللہ تعالى مؤمنين كواس كے عبور كرنے بر قادر بناديكا مبيها كهاماديث مين واردي: "عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْحُدُرِيّ قَالَ يُعْرَضُ النَّاسُ عَلَى حِسْرِ حَهَنَّمُ وَعَلَيْهِ حَسَكُ وَكَلَالِيبُ وَخَطَاطِيفُ تَخَطَفُ النَّاسَ قَالَ فَيَمُرُّ النَّاسُ مِثْلَ الْبُرْقِ وَآخَرُونَ مِثْلَ الرِّيحِ وَآخَرُونَ مِثْلَ الفَرَسِ الْمُحِدِّ وَآخَرُونَ يَسْعَوْنَ شَعْيًا وَآخَرُونَ يَمْشُونَ مَشْيًا و آخرون يَه حبون حبوا و آخرون يَرْحَفُونَ زَحْفًا" لِعِيْ لِعِصْ مُومَنِينَ اللَّهِ جبكتى بكلى كى طرح ، بعض شديد مواكى طرح عبوركري مح اور بعض تيز رو كھوڑوں كى رفارے عبور کریں سے وغیرہ۔ بیسلخاء، شہداء، اولیاء اورعلاء کا گزرنا ہوگا اوران کے علاوہ جو ہوں گے وہ بل کو اس طرح عبور کریں سے جیسے کہ بچہ زمین بر محسنتا ہے اور بعض چیرہ کے بل عبور کریں مے اور بعض سالم اور بعض ذخی ہو کرعبور کریں مے بعض

مؤمنین گنهگارناریس بھی گرجائیں گے پھراللہ تعالی ان کونارے نجات عطافر مائے گا انبیاء کرام بھی صراط پرسے گزریں گے والسلہ أعسلم بعدال مرور الأنبیاء علی الصواط.

ملابة النه جنت اور دوزخ كم تعلق اصلبنت اور فلاسفه كاختلاف لكصيل اوركيا

جنت اور دوزخ کو پیدا کیاجاچکا ہے یانہیں؟

**حواب:** جنت اور دوزخ دونوں تن ہیں اس پردلیل بیا ہے کیان دونوں کے ہارے

میں آیات مبار کہ اور احادیث مشہورہ موجود میں۔

فلاسفه كا مدهب فلاسفرجنت اوردوزخ كاانكاركرت بين فلانهفتي دليل

يها كم ونت كابي حال بيان كرنا "و جنية عرضها كعرض السَّنماء والأرض"

كراك كاوسعت آسانون اورزمينون كي يحيلا وك برابريب البي جنت عالم عناصر

مين محال يد اوراس طرح عالم افلاك مين بهي اليل جنت نبين موسكتي اور اگر عالم

أفلاك مين اليي جنت بان بهي لي جائي السانون مداويركس اور عالم مين اليي

جنت ہوتو بدایک عالم کا دوسرے عالم میں داخل کرنا ہے۔ الی صورت میں افلاک کا

خرق والتيام قبول كرنالازم آئے گااور بينجال ہے

ح: آسانوں پرخرق والتیام کامحال ہوناتہارے غلط قاعدہ پربنی ہے جوہمیں سلیم ہیں

مارے بزدیک آسانوں کا خرق والتیام ممکن ہے قیامت کے روز اس کا ظہور بھی ہو

جائيً كاجيبا كرار شادياري تعالى بي: إذا السّماء وانشقت (الانتقاقر1)

إور "إذا السبم اء الفيطرت" (الإنفطارر1) الن آيات سيطام بهاكم

المحانول بربيات جائز ہے۔

اهل حق کے نزد کی جنت اور جہنم پیدا کی جا چکی ہیں فی الحال موجود ہیں

### Marfat.com

اکثر معتزلہ کے نزدیک دونوں روز جزامیں پیدائی جائیں گی۔ ہماری دلیل حضرت آدم وحوا کا قصہ جنت میں ان کور ہائش دینا اورای طرح: "أبع منظین" (آل عمران مر 133) کہ جنت میں ان کور ہائش دینا اورای طرح: "أبع منظین کے لئے اور دوزخ کا فروں کے لئے تیار کی جا چکی ہے۔ جنت ودوزخ باتی ہیں ان کو اور ان کے الل کو کوئی فنانہیں، جبیبا کہ رب کریم نے جنت ودوزخ دونوں کے بارے میں فر ہایا: "خوالدین فیلھا"، جمیہ کہتے ہیں کہ جنت ودوزخ، اوران کے اہل کو کوئی فنانہیں، جمیہ کہتے ہیں کہ جنت ودوزخ، اوران کے اہل فناہو نگے ، ان کا فد جب باطل ہے قرآن وسنت کے خلاف ہے۔ اوران کے اہل فناہو نگے ، ان کا فد جب باطل ہے قرآن وسنت کے خلاف ہے۔

سوال: کبیره گناه کتنے بیں؟ مرتکب کبیره کے بارے میں اہل سنت معتزله اور

خوارج كاكياموقف ٢٠٤ دلاكل كسيساته بيان كرير

جواب: کبیره گناه کتنے بیں؟ اس میں اختلاف ہے عبداللہ ابن عمر نے تو بیان کیے بیں: انترک باللہ یہ: آئل نفس بغیرالحق سے: قذف محصنات منزنا ہے: جنگ سے فرار۔ بین انترک باللہ یہ: منظمان والدین کی اطاعت کوترک کرنا۔ 9: الحادثی الحامہ م

الحرم-

حضرت علی رضی الله عند نے سرقد اور شرب خمر، اور حضرت ابو ہریرۃ رضی الله عند نے "
"اسحل ربوا" زیادہ کیا ہے۔

کبیرہ کے بارے میں ایک قول ہے ہے۔ ہروہ گناہ جس پر بندہ اصرار کرے وہ کبیرہ ہے۔ اور یہی کہا گیا ہے کہ ہرمصیة کی جب مافوق کی طرف نسبت ہوتو وہ صغیرہ اور مادون کی طرف نسبت ہوتو وہ صغیرہ اور مطلق کبیرہ ''کفر'' ہے کہاس سے بڑا گناہ اور کو گئیس ہوائے میں الکھو ۔ اور مطلق کبیرہ ''کفر' ہے کہاس سے بڑا گناہ اور کو گئیس ۔ والمداد ھھنا ان الکبیرۃ التی ھی غیر الکھو ۔ لیمن جو کبیرہ کفر منہیں یہاں براس کی بات ہے۔

### Marfat.com

مدخصب احل سفت : گناہ کبیرہ عبدمؤمن کوایمان سے بیس نکالتا اس لئے کہ گناہ کے باوجود حقیقت ایمان "تقدیق" باقی ہوتی ہے۔

اهل سنست كے دلائل: مرتكبيره مؤمن بوتا ہے يونكه حقيقت ايمان "تقديق الله عندان بين بوتا ہے يونكه حقيقت ايمان "تقديق الله بين باقى ہے، تو كبيره سے مؤمن ايمان كے اتصاف سے خارج نبيس بوتا الا بسما ينافيه \_ يعن اگر كبيره ايما گناه جوحقيقت ايمان كيمنا في بو، تو بجروه مؤمن نبيس بوگا جيسے تكذيب شارع \_

کیرہ پراقدام شہوت، حمیت، عاریا کوتا ہی کی دجہ سے ہوتا ہے۔خصوصا جب بندہ خوف عقاب اور عفو کا امید وار ہوتو پھر بیرمنافی تصدیق نہیں۔ ہاں اگر کبیرہ پراقدام بطریق استحلال کرے یا خفیف جان کر کرے تو پھر کفر ہے کہ بیرعلامت تکذیب ہے۔

نی کریم الله کی احادیث سے بھی صراحت کے ساتھ معلوم ہے کہ مرتکب کبیرہ مؤمن ہے اور جنت کا حفذار ہے اگر چہاں سے گناہ (زنا وغیرہ) کا ارتکاب ہوچکا ہو۔

اوراسی براجماع امت ہے کہ بغیرتوبہ کے اگر اہل قبلہ میں سے کوئی مر

جائے تو ان پرنماز جناہ پڑھی جائے گی ان کے لئے دعاواستغفار ہوگی اور اگر چہر پھی معلوم ہوکہ متو فی مرتکب کہاڑتھا، اور پیتمام چیزیں تو صرف مؤمن کے لئے ہیں، غیر مؤمن کے لئے ہیں، غیر مؤمن پر جنازہ نہیں۔

صعقوله كم دلائل بركت بن كرصاحب كبيره نه ومن بنكافر بال لئ المامت كالقال بكر المامت كالقال بالمامت كالمرب بالمام المامت والمرح كالمرب بالمامة المامة الما

لیکن معتزلہ نے خرق اجماع کیا ہے کیونکہ مؤمن وکا فر کے درمیان کوئی درجہ بہیں اور اس پراجماع سبلف ہے، تو اِن کا نظریہ باطل ہے۔

مبومس نه هونے کی دلیل: معزلدان آیت سالترلال کرتے ہیں:

"أَفْمَنْ كَانَ مُؤْمِنًا كَمَنْ كَانَ فَاسِقًا لَا يَسْتَوُونَ " مُؤْمِنَ كُوفَا بِلَ كَامَقَا بَلْ بِنَايا

ہے تو ظاہر ہے کہ فائق مؤمن نہیں ہوتا اور تم کہتے ہو کہ مرتکب کیرہ فائق ہے۔ ا وقولیہ علیہ السسلام "لا إیمان لِمَنْ لَا أَمَانَةً لَهُ". بہال بریمی ایمان کی فی ا

The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

کسافونه حونے کی دلیل معزلہ کرد یک مرتکب کیرہ کافر بھی نیں کہ امت ان پرمرتدین کے احکام جاری نہیں کرتے اور ان کومسلمانوں کے قبرستانوں میں وفن کرتے۔
میں وفن کرتے۔

 کے ایمان پر دلاکل ثابت ہیں، جب ابو ذر غفاری رضی اللہ عنہ نے فاسق کے دخول جنت کے بارے میں ہو ال کرنے میں مبالغہ کیا تو آپ نے فرمایا: 'وَإِنْ ذَنَسى وَإِنْ مِسَوَقَ عَلَى دَغْمِ أَنْفِ أَبِي ذَرٌ''.

## خوارج کے دلائل:

خوارج نصوص طامره سے استدلال کرتے ہیں کہ فات کا فرہے۔ کے قوله تعدالی "وَمَنْ لَدُمْ مِنْ لَدُمْ مِنْ لَدُمْ مَنْ كُمْ مَنْ كُمْ مَنْ كُمْ مَنْ كُمْ مِنَا أَنْوَلَ اللَّهُ فَا أُولَ اللَّهُ فَا أُولَ اللَّهُ مَنْ الْفَاسِقُون (المائدة 47). وقوله تعالى: "وَمَنْ كَفَرَ بَعُدَ فَا وَلَا تَعَالَى: "وَمَنْ كَفَرَ بَعُدَ فَا وَلَا لَا لَكُ فَا وَلَا لَا لَكُ فَا وَلَا لَكُ فَا وَلَا لَكُ مُنْ الْفَاسِقُون (المائدة 55). وقوله تعالى: "وَمَنْ كَفَرَ بَعُدَ كُمْ الْفَاسِقُون (النور 55).

و کقوله علیه السلام "بَیْنَنَا وَبَیْنَهُمْ تَرُكُ الصَّلَاةِ فَمَنُ تَنُوكَهَا فَقَدُ كَفَرَ" کَابِیاآیت میں جس کوکافر کہا ، دوسری آیت میں ای کوفاس الله اورتیسری آیت میں کافرول کوئی فاس کہا۔ اورتیسری آیت میں کافرول کوئی فاس کہا۔ لہذا دونول کا ایک ہی تھم ہے۔ خوارج دوسری دلیل دیتے ہیں کہ عذاب کافرول کے ساتھ مختل ہے۔ مخوارج دوسری دلیل دیتے ہیں کہ عذاب کافرول کے ساتھ مختل ہے۔ مختل کافرول کے ساتھ مختل کافرول کے ساتھ کے مختل کافرول کے ساتھ کے مختل کافرول کے ساتھ کے دوسری دیں کافرول کے ساتھ کے مختل کے ساتھ کے مختل کافرول کے ساتھ کے مختل کافرول کے ساتھ کے مختل کے دوسری دوسری دیں کافرول کے ساتھ کے مختل کے دوسری دوسر

سوال: صغائر و کمائر کی مغفرت میں اہل سنت ، اور معتزلہ کا موقف بیان کریں۔ کیا مرتکب کبیرہ مخلد فی النار ہوگا؟۔

جسواب: كفروشرك كعلاده دير كنابول بين المست كاندب بيب كمالله
عزوجل كافرمان ب: "إِنَّ السَّلَة لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشُوكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ
لِمَنْ يَشَاء " (النساء (48). صغيره وكبيره دونول شرك نبيل تو توبس يا بغيرتوبه
جس كے لئے اللہ عالی بوعتی ہے۔ ای طرح اللہ عزوجل كا ارشاد ہے: "قُلْ يَا
عِبَادِی اللّٰذِينَ أَسُر قُوا عَلَى أَنْفُسِهِمُ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللّهِ إِنَّ اللّهُ
يَعْفِرُ اللّٰهُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُو الْعَفُورُ الرّحِيمُ" كالله على معاف
فرمانے والا ہے۔ توبی قید بھی نہیں لگائی، جس کے لئے عام بغیرتوبہ کی معاف
فرمانے والا ہے۔ توبی قید بھی نہیں لگائی، جس کے لئے عام بغیرتوبہ کی معاف
فرمانے والا ہے۔ توبی قید بھی نہیں لگائی، جس کے لئے عام بغیرتوبہ کی معاف

معتزله اس کوصرف صغائر کے ساتھ خاص کرتے ہیں۔ یا وہ کہائر جن کے ساتھ تو بہ ہوتو پھر وہ اس ہیں داخل ہیں۔ اس کے علاوہ اللہ عزوجل نے گناہ گاروں کو عذاب کی وعید سائی ہے" وَ اِنَّ الْفُحَادُ كَفِی جَوبِیم " اگراللہ عزوجل کہائر پر سزاندد تو یہ" وعید خلاقی " ہے ، اور دوسری بات یہ کہ نہ کورہ آیت کا اپنی خبر میں کا ذب ہونا لازم آئے گاجو کہ باطل ہے۔ لہذا اللہ عزوجل پر واجب ہے کہ وہ اہل کہائر کوعذاب دے۔ اہل سنت کہتے ہیں کہ اس آیت میں صرف وقوع عذاب کی بات ہے۔ اہل سنت کہتے ہیں کہ اس آئیت میں صرف وقوع عذاب کی بات ہے۔ وجوب عذاب کی کوئی بات نہیں محل نزاع وقوع نہیں ، وقوع کے ہم بھی قائل ہیں۔ اللہ عزوجل پر واجب نہیں کہ وہ لاز ماعذاب دے ، جیا ہے قدمعاف فرمادے۔ جیسا کہ کثیر نصوص میں وارد ہے کہ اللہ عزوجل بہت معاف فرمانے والا ہے۔ فرمایا:" وَ إِنَّ كُولُوسِ مِن وَارد ہے کہ اللہ عزوجل بہت معاف فرمانے والا ہے۔ فرمایا:" وَ إِنَّ فَرَائِ کَ اللہ معاف فرمانے والا ہے۔ فرمایا: " وَ إِنَّ فَرَائِ کَ اللہ معاف فرمانے والا ہے۔ فرمایا: " وَ اللہ ہوں۔ وَ اللہ ہوں۔ وَ اللہ ہوں والا ہے۔ فرمایا: " وَ اللہ وَ وَ وَ اللہ وَ وَ وَ اللہ وَ وَ اللہ وَ وَ اللہ وَ وَ وَ اللّٰ ہم وَ اللّٰ وَ ال

### صغیرہ پر عقاب کے باہے میں اختلاف:

مرتکب کبیرہ کے مخلد فی النار ہونے میں اختلاف

اللسنت كنزديك مرتكب بيره كلدفى الناربين، اگر چهوه بغيرتوبك مراهو الله عزوجل كارشاد به "فيمن يعمل مشقال ذرّة خيرا يره" \_اورنس ايمان بهي ايك عمل خير جالله عزوجل ضرور (اپخ فضل سے) اس پر جزاء ديگا لهذا وه فض جس نے ايمان كي بغيركوئى بهي عمل صالح نه كيا ہواگر وه كلدفى النار بهوتو ايمان كا ثواب بيس پائے گا اور بي باطل ہے لهذا اس كاجہنم سے خروج متعين ہوا۔ معتزله كي دريك وه كبيره جس سے توبه نه ہوكفر كي برابر ہے، يہ كھى كا فر كي طرح مخلدفى النار ہوگا ۔ ان كى دليل بيا بيت مباركه ہے: "وَإِنَّ الْمُعْلَى النار ہوگا ۔ ان كى دليل بيا بيت مباركه ہے: "وَإِنَّ الْمُعْلَى النار ہوگا ۔ ان كى دليل بيا بيت مباركه ہے: "وَإِنَّ الْمُعْلَى وَهَا سِي اللَّى مرتبہ جَهَم مِيں داخل ہوجائے وہ اس ميں گھو ہے ہو ہو اس ميں الحق ہو ہو اس ميں الحق ہو ہو اس ميں الحق ہو اس ميں داخل ہوجائے وہ اس ميں

ہمیشہ کے لئے رہے گا۔

ال پرمعتزلد مزید دو دائل دیت ہیں۔ پہلی دلیل بیہ کہ مرتکب کیرہ عذاب کامستحق ہواد عذاب بیدوائی ضرر ہے لہذابیا سخقاق تواب کے منافی ہے جو کہ خالص اور دائی منفعت ہے۔ دوسری دلیل بیہ ہے کہ بعض نصوص میں بھی مرتکب کہ خالص اور دائی منفعت ہے۔ دوسری دلیل بیہ ہے کہ بعض نصوص میں بھی مرتکب کیمرہ کو کالد فی النارکہا گیا ہے۔ مثلاً "وَ مَنْ یَعْصِ اللّهُ وَ رَسُولَهُ وَ یَتَعَدّ حُدُودَهُ مِنْ اللّهُ وَرَسُولَهُ وَیَتَعَدّ حُدُودَهُ مِنْ اللّهُ وَرَسُولَهُ وَیَتَعَدّ حُدُودَهُ مِنْ اللّهُ وَرَسُولَهُ وَیَتَعَدّ مُوْمِنْ مُتَعَمّدًا

اللسنت كيطرف سے جواب بيہ كرآيت مباركہ "وًإِنَّ الْفَحَّارُ كَفِي جَسَمِ مِن مِن كَهُ وَهُ كُلُد فَى النارجي جَسَمِ مِن مِن مرف وقوع عذاب كى بات ہے۔ بيكو كى نہيں كه وه كلد فى النارجي فَهُوكا۔ الل سنت بھى اس كے قائل بيں كه مرتكب كبيره كوجہتم ميں عذاب ديا جائيگا۔ لهذا أس آيت ہے استدلال ضحح نہيں۔

معتزلہ کی بہلی دلیل کا جواب دوام کی قیدلگانا تیج نہیں۔ بلکہ تم نے جو کہا کہ مرتکب کبیرہ عذاب کا مستحق ہے یہ بھی تیج نہیں۔اللہ عزوجل جس کے لئے چاہے سب سیجھ معاف فرمادے۔

ووسری دلیل کاجواب آیات میں جن کے بارے میں خلود فی النار کی بات
کی گئی ہے اس سے خاص لوگ مراد ہیں۔ پہلی آیت میں مراد وہ شخص ہے جوتمام حدود
کو پامال کردے، ایمان ہمی نہ لائے۔ دوسری آیت میں وہ شخص مراد ہے جومؤمن کو
اس کے ایمان کی وجہ سے گل کرے، اور بیقاتل صرف کا فرہی ہوسکتا ہے۔

تیسراجواب یا ہے کہ خلود کا ایک معنی 'مکٹ طویل' بھی ہے۔ جیسے کہاجا تا ہے' 'سجن مخلد' ۔ آخری بائٹ یہ ہے کہ رینصوص دیگر نصوص کے معارض ہیں جن میں عدم خلود کی بات ہے۔

00000000

سے ال: شفاعت کن لوگوں کے لئے ہے؟ معتز لہ شفاعت کن لوگوں کے لئے ۔ شارت کر تربور ؟

جواب العلست وجماعت کاعقیدہ ہے العل کبائر کے حق میں حضرات انبیاء اور مطحائے امت کی شفاعت بینی گناہ معاف کیے جانے کی سفارش احادیث و اخبار مشہورہ سے ثابت ہے۔ معتزلہ کے نزدیک شفاعت زیادتی تواب کی ہوگی گناہ معاف کیے جانے کے جانے کے خوب کی ہوگی گناہ معاف کیے جانے کے لئے نہیں۔

معتر لداور اهلسنت کے درمیان بیراختلاف ایک دوسرے اختلاف پر بہنی کے دوس کے تحت جب کے درمیان میراختلاف ایک دوسرے اختلاف پر بہنی کے درمیان میراختی کے درمیان میراختی کے درمیان کے درمیان کے درمیان کے درمیان کے درمیان کے درمیان کے درجہ اول میکن ہے۔ بیس کے معتر لدے زدیک کہاڑکی مغفرت ممکن نہیں تو مغفرت کے لئے شفاعت بھی میک نہد

السلسنت كى دليل الورتال المن والسنة في ورا المن والمن والمؤمنية والمن والمؤمنية والمن وال

ا ثبات ہے، کیونکہ کا فروں کے حق میں کوئی شفاعت نہیں ،ان کے لئے شفاعت کی آئی۔ سے معلوم ہوا کہ دیگر کے لئے شفاعت مفید ہے۔

دوسری بات کہ ہم سلیم ہیں کرتے کہ آیت مذکورہ میں ہر شخص کے تی میں شفاعت قبول کیے جانے کی نفی ہو بلکہ ہم کہتے ہیں اس سے خاص طور پر کفار مراد ہیں آیت کا مطلب کوئی شخص کسی کا فرکی طرف ہے کوئی حق ادانہ کر سکے گا اور نہ کسی شخص کی طرف سے کوئی حق ادانہ کر سکے گا اور نہ کسی شخص کی طرف سے کا فرکے حق میں سفارش قبول کی جائے گی۔

تیسری بات کہ ہرزمانے میں شفاعت کی نفی پران آبات میں دلالت نہیں۔ ہوسکتا ہے شفاعت کے لئے مخصوص وقت ہوجس میں مہیں کے سے شفاعت کے قبول نہ کیے جانے کے لئے مخصوص وقت ہوجس میں کس کے حق میں شفاعت قبول نہ کی جائے جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے ؟ مّسن فا الّذی یَشْفَعُ عِنْدُهُ إِلّا بِاذْرَبِهِ"

چوتھی بات کہ دیگر نصوص میں شفاعت کا خبوت بھی ہے۔اگرہم تہماری پیش کردہ نصوص کوتمام زمانوں ،اور تمام اشخاص کے لئے مان لیس ،توان کو کا فروں کے ساتھ خاص کرنا ضروری ہوگا۔تا کہ شبت ونافی دلائل میں تطبیق ممکن ہوسکے۔

# شفاعت کے بارنے میں ایک اھم نوٹ:

رسول كريم النظافة كاار شاد "وأغيطيت الشفاعة" بين حافظ ابن جمر فرمات بين كداس بيم مرادحشرى مصيبت بي خلاصى كى شفاعت به جوتمام بى نوع انسانى كو حاصل موگى اس حديث اور شفاعت كى ديگرا حاديث كي ممن بين محدثين في انسانى كو حاصل موگى اس حديث اور شفاعت كى ديگرا حاديث كي ممن بين محدثين في منائى بين جورسول اكرم الليكة قيامت كوفر ما كينكه تفصيل درج ذيل ب

ن الشفاعة العظمى في إراحة الناس من هول الموقف. ():
 الشفاعة لحروج من في قلبه مثقال ذرة من إيمان. (): الشفاعة التي

يختص بها أنه يشفع لأهل الصغائر والكبائر. (): الشفاعة في إدخال قوم حوسبوا قوم الجنة بغير حساب. (): الشفاعة في إدخال قوم حوسبوا فاستحقوا العذاب أن لا يعذبوا. (): الشفاعة للعصاة. (): الشفاعة في رفع الدرجات. (): الشفاعة في التخفيف عن أبي طالب في ألعذاب. (): الشفاعة لأهل المدينة. (): الشفاعة في دخول أمته الحنة قبل الناس. () الشفاعة فيمن استوت حسناته وسيئاته أن يدخل الجنة.

### 

سبوال: ایمان کی لغوی اور اصطلاحی تعریف کریں ، ایمان میں کمی بیشی ہوتی ہے یا نہیں دلائل سے واضح کریں ؟

ایسمان کا لغوی معنی: ایمان کا لغوی معنی تی ہے (یعن مختی تقدیق ہے (یعن مخبر کے تھم کا یقین اس کے تھم کو بول کرنا اور اس کوصادق مانا)۔ایمان (اُمن) سے بوزن (افعال) مشتق ہے۔ تو "آمن به" تقیقی معنی ہوا کہ اس کو تکذیب اور مخالفت سے مامون اور بخوف کردیا۔ اس میں دل سے تبلیم کرنے والامعنی پایا جا تا ہے۔ تقدیق کی حقیقت بغیر افعان و قبول کے کسی خبریا مخبر کی سچائی کا دل میں تقدیق کی حقیقت بغیر افعان و قبول کے کسی خبریا مخبر کی سچائی کا دل میں آجانا نہیں ہے۔ بلکہ سے جان کر اس کو سے مان لینا تقدیق ہے۔ جس میں تسلیم کے معنی آجانا نہیں ہے۔ بلکہ سے جان کر اس کو سے مان لینا تقدیق ہے۔ جس میں اسکا معنی پائے جاتے ہیں۔ امام غزالی نے یوں ہی تصریح کی ہے۔ فاری میں اسکا معنی (گرویدن) ہے۔ یعنی کسی کا موکر رہ جانا۔

شارح فرماتے ہیں کہ یہاں پر تقید این ہے مرادتھورکا مقابل ہے۔ جیما کی مطلق ومیزان میں ابن مینائے کہا کہ کم یا تصور ہے یا تقید این ہے۔ کافرکوا کریہ تقید بین حاصل ہو، تو بھی اس کومسلمان نہیں کہا جائےگا۔ کیونکہ اصل ایمان کیلیے ضروری

ہے کہ جب انسان اقرار بالشھا دین پرقادر ہوتو وہ اقرار لاز ماکرے۔ اور اختیاری طور پران کاموں سے دور رہے جو کافروں کے شعار ہیں۔ وگرنہ کوئی دعوی کرے کہ وہ مؤمن ہے پھر بھی بت کو بحدہ کر ہے، زنار بائد سے، اور باوجود قدرت کے شہادتین کا اقرار نہ کرے، تواہیخ میں جھوٹا ہے۔

(اقول: تقديق منطق عا ايمان تقق نبيس بوتا، كونكه تقديق منطق مين صدق وكذب دونون كااخمال برابر بإياجا تا جد "التصديق فسى القنضايا والقنضايا يحتمل الصدق والكذب. فالتصديق يحتمل الصدق والكذب، فالتصديق يحتمل الصدق والكذب،

### ایمان کا شرعی معنی :

ایمان کاشرعامعنی ہے ' تقدیق النبی علی فیسما جاء به من عند الله تعالی والاقرار به ' یعنی ان تمام امور میں نی کریم این کی تقدیق کرنا جو آب الله تعالی والاقرار به ' یعنی ان تمام امور میں نی کریم این کی تقدیق کرنا جو آب الله الله الله کی طرف سے لے کرا ہے اور اس کا زبان سے اقرار کرنا ۔ یہ تقدیق ایمال ہوگی یعنی رسول الله الله کی بربات کوئی کی مربات کوئی کی مربات کا ملم ایمان سے۔ اور جب عمل جوارح موافق ہوتو ایمان کامل ہوجانا ند ہو۔ یہی اصل ایمان سے۔ اور جب عمل جوارح موافق ہوتو ایمان کامل ہوجانا فرم ہوتو ایمان کامل ہوجانا

امام شمل الائم، اور فخر الاسلام كنزوك تقد الى واقر الرك مجمو عكانام ايمان م جبكه جمهور كنزديك ايمان تقد الى بالقلب كانام م جبكة قادر كيلي "اقرار بالسلسان" ونيا من احكام كي جارى موفى كه لي شرط م، بدامام فاتريدى كا مخار غرب م كيونكه تقيد الى بالقلب اليك باطنى امر م اس كى كوئى فاتريدى كا مخار غرب م كيونكه تقيد الى بالقلب اليك باطنى امر م اس كى كوئى فان مونى خاريد اور وه اقرار باللمان من كان يوني حاصل من الله عزوجال كالدشاد إلى الله المائة المائة المائة المائة والمائة والمائة والمائة والمائة المائة الم فِسَى قُلُوبِكُمْ" ـ رسول كريم الله كافر مان ٢٠ "اللَّهُمَّ بُسْتُ قَالْبِي عَلَى دِينِكَ" \_ "أَفَلَا شَقَقْتَ عَنْ قَلْيهِ" \_

جمہوریکے مذہب پرجس کوتقیدیق بالقلب حاصل ہوتو وہ عند اللہ مؤمن يهداور جواقرار باللمان كرياورات تفعديق بالقلب جاصل ندموه وعنداللدمؤمن

إِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ الللَّا اللَّهُ الل و المان ميتمام اختلاف محقيق ايمان من البيان من الماط وينا ظاهري اقوال والمال الم اخكام جارى بول كيداجب كوئى اقراركر ياس كاعمل مسلمانون كيموافق يمويو وه دائره اسلام من داخل بهاس دجه بنه رسول التوليك في باوجود علم كي منافقين كي ساته إن ك ظاهر ي اقوال وافعال كيمطابق معامل فرمايا حبكة باطن كا معامله الله عزوجل كيردي

# ایمان مین کمی زیادتی کی بیدن:

ايمان كى دوسمين بيان مولى بين إصل أيمان أور أيمان كال \_ آيات واحاديث مي دونول كي طرف اشاره موجود المسال أيت مبارك في عاايها الذين ر آمستوا الاحلوفي السلم كافة" (يقرة (١٠٨٠) - عن السللم " يت مراوا سلام ہے کی تقبیر حضرت ابن عباس مجاہد عکر مد، قادہ ، وغیر ہم رضوان اللہ علیهم سے منقول ایمان کی بات ہورای ہے۔ حدیث جرئیل میں بھی جنب ایمان کے بارے میں سوال كياتواك يانفرمايا أان تومن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآحر وتسؤمسن بسالقدد خيسره وشره " يهال يركي بحي كمل كاذكر فيس مرف اعتقاد

وتقدیق کی بات ہے اور بہی تقدیق اصل ایمان ہے۔ اس میں کمی زیادتی کا امکان نہیں۔ ہاں ایمان کامل میں اعمال کے موافق ہونے اور موافق نہونے کی وجہ سے کمی زیادتی ہوتی ہے۔

الحاصل: اعمال ايمان عن داخل نيس بين ال ليه كرايمان كي حقيقت وصرف اور صرف تقديق بي بجبر اعمال ايمان عن داخل نيس ال پركتاب وسنت دلالت كرتي بي جيد اعمال ايمان عن داخل نيس ال پركتاب وسنت دلالت كرتي بي جيد اين الكيدين آمنوا و عيم أو الصلاحات " (عطف مغائرت كوچا بتا بے) الى طرح ايمان كو صحت اعمال كي شرط قرار ديا عمال به الحكات مِنْ ذكو أو أنشى و هو مؤمن اور بيات تو يقين به كم مشروط شرط عن داخل نيس الى طرح عمل كرك سے ايمان كي في نيس بوتى عمل مشروط شرط عن داخل نيس الى طرح عمل كرك سے ايمان كي في نيس بوتى عمل صالح كا تارك (مرحك بيره) كا مؤمن نه بونا تو معز له كا في بيس بوتى على الموال داخل نيس اور اس عن كوئى كى ذيادتى نبيس بوتى - لهذا ايمان ديس بوتى المناس مين كوئى كى ذيادتى نبيس بوتى -

جواب: ان آیات کے بارے میں امام ابو صنیفہ سے منقول ہے کہ صحاب فی الجملہ ایمان اجمال لائے تھے، پھرایک فرض کے بعد دوسر فرض کا پید چلتار ہا اور اس پر ایمان لائے گئے، لہذا ان آیات میں بات ایمان تعصیلی (کامل) کی ہے۔ نی کر یم سائل کا عالم نہ ہو بلکہ بعض کاعلم ہے تو ان پر علیان ہے۔ نی کر یم علیات کے دمانے کے بعد بھی اگر کوئی جمیع مسائل کا عالم نہ ہو بلکہ بعض کاعلم ہے تو ان پر ایمان ہے، پھر بعض دوسر سے مسائل پر اطلاع ہوتو ان پر ایمان حاصل ہوتا ہے۔ ایمان ہے، پھر بعض دوسر سے مسائل پر اطلاع ہوتو ان پر ایمان حاصل ہوتا ہے۔ ہاں جن کے زد کیک اعمال ایمان کا جزء ہیں (محدثین وشوافع) تو ان کے خرد کیک ایمال ایمان کا جزء ہیں (محدثین وشوافع) تو ان کے خرد کیک ایمان میں کی بیشی ممکن ہے۔

Marfat.com

المحاصل: ایمان کی دوشمیس بیان ہوئی: اصل ایمان اور ایمان کامل ہے: اصل ایمان قو ہ وضعف کے ساتھ متصف ہوتا ہے مثلا نبی کریم اللین کا بیمان قو ی ہے، کسی ایمان قو ہ وضعف کے ساتھ متصف ہوتا ہے مثلا نبی کریم اللین کا ایمان رسول اللین کے مقابلہ امتی کا ایمان رسول اللین کے مقابلہ میں کا ایمان آپ ایمان کامل میں کی زیادتی ہوتی رہتی ہے۔ میں خیر ایمان کامل میں کی زیادتی ہوتی رہتی ہے۔

سے ال: ایمان اور اسلام میں فرق ہے یائیں؟ قرآن وحدیث کے دلائل سے واضح کریں۔

جواب: ایمان اوراسلام ایک بین - برموامن سلم ہاور برسلم مومن ہے۔ اس اسلام خضوع اور انقیاد ہے۔ یعنی احکام کو قبول کرنے اور ان پر اذعان رکھنے کے کہ اسلام خضوع اور انقیاد ہے۔ یعنی احکام کو قبول کرنے اور ان پر اذعان رکھنے کے معنی بیل ہے۔ اور یہی قبول وا ذعان بی حقیقت تقد بی ہے اور تقد بی ایمان ہے۔ اس بات کی تائید قرآن مجید ہے جسی ہوتی ہے۔ قال تعالی: "فَا أَخْسَرُ جُنّا مَنْ کَانَ فِيها مِنَ الْمُسْلِمِينَ" استثناء کی ان فیما میں افران فیما و جدانا فیما غیر بیٹت مِن المُسْلِمِینَ" استثناء میں اصل اتصال ہے، یعنی ستی منت میں ہے ہو، کہ غیر کاحمل صفت پر سی خیر نہیں ، میں اصل اتصال ہے، یعنی ستی منت میں ہے ہو، کہ غیر کاحمل صفت پر سی خیر کامل صفت پر سی میں اس اسلام ہوگا کہ اس وگرن میں تو بہت سا رہے گھر سے، لہذا ( اصل ) کو مقدر نکالنا ضروری ہوا، اور (من) بیانیہ ہے اور مین اور مین کا ایک جنس سے ہونا ضروری ہے۔

شرعا بھی ایساً سی کہ کی کومؤمن تو کہا جائے گراسکوسلم نہ مانا جائے ، او بالعکس - ہماری مرادصرف اتن ہے کہ ایک کا سلب دوسرے سے نہیں ہوسکتا ، جبکہ مفہوم کے اعتبار سے ان میں تر ادف نہیں بلکہ مساوات ہے۔

مشائے کے کلام سے بھی بہی ظاہر ہے کہ ان میں عدم تفائر ہے کہ ایک سرے سے منفک نہیں ہوسکتا، انتحاد بحسب المفہوم نہیں ہے۔ جیسے کہ کفاریویں ذکر کیا

کیا ہے کہ ایمان (اوامرونوای میں)اللہ تعالی کی تقدیق ہے۔اوراسلام انکساری اور تابعداری ہے اور بیا تکساری و تابعداری اوامر ونواہی کے قبول کرنے ہے ہی محقق ا ہوتی ہے۔لہذا کوئی بھی دوسرے سے منفک نہیں ہو ثابت ہوا کہان دونوں میں ا مغارت جیس ہے۔ اعتواض: قرآن مين ارشادر باني بي: "قَالَتِ الْأَعْرَابُ أَمَنّا قُلْ لَمْ تَوْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَنَمَّا يَدُخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ" يَهَال يُصِراحِتِ بِ کہ اسلام ہے کیکن ایمان نہیں تو دونوں کے درمیان تغایر ثابت ہوا۔ جواب عدم تغائر سے مرادیہ ہے کہ اسلام جوشرع میں معتبر ہے بغیرا یمان کے جیس ياياجا تا اوراس آيت مين 'أسكمنيا" كامعى لغوى بانقياد ظامرى كمعنى من يه انقياد باطن محقق تبيس الو آيت كامعنى موكا (قل لم يوجد منكم التصديق الباطني البيل الانقياد ظاهري للطمع) كتم يتقد لقي اطني بين يا أي من بلكم اورالا في کے لئے انقیادظا ہری ہے۔ اور اس کوشرع میں اسلام نبیں کہتے جیسے کہ تقید ای اسانی کو بغیرتقد مق قلبی کے شرع میں ایمان میں کہتے۔ امام اشعري ابني كتاب" الأبانة" مين فرماتي بين: "ونيقول أن الإسلام أوسع من الاسمان، وليس كل اسلام ايمان"-كراملام كالمعنى إيمان كمعنى إيت وسیج ہے، اسلام کے احکام منافق پر بھی لا کو ہیں، جبکہ منافق کوآ خربت میں الگ کردیا اعتواض: بي كريم الله في الماسكة أن تشهد أن لا إليه إلا الله وَأَنَّ مُ حَدَّدًا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَتُقِيمَ الطَّهَا وَتُؤْتِنَ الزَّكَاةَ وَتَصُومَ رَمَضَانَ وَتَحَجَّ الْكِيْتَ إِنْ السَّتَطَعْبَ إِلَيْهِ الْسِيلَّا" وَال یہ ہے کہتو گوائی دے کہاللہ کے سواکوئی معبود بیں اور محمد اللہ کے رسول ہیں او

# Marfat.com

نماز قائم کرے اور زکوۃ وے روزے رکھے اور بچ کرے اگر استطاعت ہو) ہیاں بات پردلیل ہے کہ اسلام اعمال ہیں تصدیق قلبی نہیں۔

جواب: حديث بن ثرات وعلامات اسلام مراد بين بيت كه بي كريم النه و رسوله و محافره الله و رسوله و محافره الله و محدة و الله و رسوله و محدة و الله 
#### 00000000

سوال: "وفى ارسال الرسل حكمة" ارسال رسل مين كيا حكمت ٢٠١٠ نبياء كرام كي تعداد كنني ٢٠٠٠ انبياء كرام كي تعداد كنني ٢٠٠٠

جواب: شارح نے "اسباب علم" میں رسول کی تعریف کی "والسرسول إنسان بعث الله تعالی إلی الحلق لتبلیغ الأحکام، وقد یشتوط فیه الکتاب، بخدلاف النبی فإنه أعم" که "رسول وه انسان ہے جواللّٰد کی طرف سے اس کی معلوق کی طرف اللّٰد کے احکام پہنچانے کے لئے مبعوث ہوتا ہے"۔

ال سے معلوم ہوا کہ رسول انبان ہوگا۔ ای طرح یہاں پر رسول کی تعریف میں کہا: "و هسی سفارة العبد بین الله تعالی وبین ذوی الألباب من الحد میں اللہ تعالی وبین ذوی الألباب من الحد میں اللہ تعالی کے درمیان ایک بندے کی العقول محلوق کے درمیان ایک بندے کی العقول محلوق کے درمیان ایک بندے کی العقول محلوق کے درمیان ایک بندے کی

یبال برشارح کامقصودان لوگول کارد ہے جوارشاد باری تعالی: "وَإِنْ

مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ" ساسدال كرتے ہوئے كہتے ہيں كة حوانات كى برنوع ميں بھى رسول ہيں" \_قاضى عياض رحمالله نے بھى اپنى كتاب "الشف استعريف حقوق المصطفى" (القسم الرابع، فصل فى بيان ما هو من المحق الات كفر) ميں بہت شدت سان لوگول كاردكيا ہے - آيت مذكوره ميں "أُمَّةٍ" ہے مرادگروہ انبانى ہے ۔ يعنى ہرا يك قوم كى طرف الله نے رسول بھيجا ہے ۔ ارسال رسل ميں عكمت:

رسولوں کامبعوث فرمانا اللہ عزوجل کا اپنے بندوں پراحسان وانعام ہے۔
کہ اللہ عزوجل رسول کے ذریعے بندوں کے ایسے شکوک وشبہات کا از الد فرما تا ہے
جن کے اوراک میں انسانی عقل کامل نہیں۔ مثلا اللہ عزوجل نے جنت ودوزخ پیدا
فرمائے ، تو اب وعقاب مقرر کیا ، اب جنت میں جانے ، تو اب حاصل کرنے کے لئے
انسان کیا عمل کرے؟ ، اور دوزخ وعذاب سے نیچنے کے لئے کیا کیا جائے؟ ان تمام
باتوں کے بیان کے لئے اللہ عزوجل نے رسول مبعوث فرمائے۔

ای طرح الله عزوجل نے دنیا میں بعض چیزوں کو تفع دینی والی، اور بعض کو نقصان وضرر دینی والی بنایا۔ اور عقل انسانی کو ان کے اوراک میں مستقل نہیں بنایا، انسان اگر تجربہ سے ان اشیاء کے نفع یا نقصان جانے کی کوشش کرتے تو صدیال بنایا، انسان اگر تجربہ سے ان اشیاء کے فواص کا بیان بھی الله عزوجل نے رسولوں کے ذریعہ بیت جاتیں۔ ان تمام اشیاء کے فواص کا بیان بھی الله عزوجل نے رسولوں کے ذریعہ بندوں تک پہنچایا۔ اس کے علاوہ ارسال رسل میں بے شارفوا کدومصالے ہیں۔

ارسال رسل میں معتزلہ اور سمنیہ کا مذہب:

معتزلہ کے بزیک اللہ عزوجل پرارسال رسل واجب ہے۔ کیونکہ بھی اسکے للعباد ہے۔ اہل سنت کہتے ہیں کہ اللہ عزوجل پرکوئی چیز واجب ہیں۔ اللہ عزوجل اس کے ترک پر بھی قادر ہے۔ لیکن اللہ کی عادت ہے کہ اللہ عزوجل نے ہرز مانہ میں ہر

ایک قوم کی طرف رسول مبعوث فر مائے۔

سمنیہ کے نزدیک ارسال رسل محال ہے۔ وہ یہ دلیل پیش کرتے ہیں کہ
ارسال بیہ کہ اللہ کی کوفر مائے کہ میں نے تم کورسول بنایا۔ اور اس بات کے یفین
کرنے کا کوئی ذریعے نہیں کہ بیاللہ بی نے فر مایا ہے۔ ہوسکتا ہے کہ یہ جن کا کلام ہو۔
ان کو جواب میں کہا جاتا ہے کہ تمہاری با تیں اصول اسلام کی مخالف ہیں۔ اللہ عزوجل نے اس دنیا پر اس ان بھیجے سے قبل رسولوں کو ان کی رسالت دے دی تھی۔ وہاں پر اس فتم کے شبہات ممکن بی نہ تھے۔ دوسری بات دنیا میں بھی ارسال رسول اچا تک نہیں ہوتا۔ بلکہ درسول کو پہلے سے مختلف مراحل سے گزارا جاتا ہے۔ واللہ اعلم۔

انبیاء کرام کی تعداد:

احادیث مبارکہ میں تین صحابہ کرام (حضرت ابوذر، حضرت ابوار میں اللہ میں تین صحابہ کرام (حضرت اللہ میں ا

حضرت ابوذر رضی الله عنه کی روایت من حیث الاسناد ضعیف ہے اور عدد میں اختلاف بھی ہے۔ سیح ابن حبان میں تعداد ایک لا کھیمیں ہزار۔ اور منداحمہ میں ایک لا کھیمیں ہزار ہے۔ ای طرح رسولوں کی تعداد میں بھی اختلاف ہے۔ ابن حبان کی روایت میں تین سو پیدرہ ہیں۔ (شخ حبان کی روایت میں تین سو پیدرہ ہیں۔ (شخ حبان کی روایت میں تین سو پیدرہ ہیں۔ (شخ وحید الزمان نے ''احسن الفواک' میں مشداحم کی روایت میں (تین سو تیرہ) کا عدد ذکر کیا ہے جو کہ غلط ہے۔ فیط ہو الله قلیل النظر و التدبو)۔

ميح ابن حبال كي روايت: "يا رسول الله كم الأنبياء؟ قال: مائة الف وغشرون الفا. قلت: يا رسول الله كم الرسل من ذلك؟ قال فال فال فالمن مئة وثلاثة عشر جما غفيرا"

منداحمكاروايت"يا رسول الله كم وكنى عِدَّةُ الْآنبِياء قال مائة الف واربعة وعشرون ألفا الرسل من ذلك ثلاث مائة و خمسة عشر جما غفيرا"۔

#### حضرت ابو امامه کی روایت:

"عن أبي أمَامة قال:قلت: يا نبي الله، كم الأنبياء ؟ قال: "مائة ألف وأربعة وعشرون ألفا، من ذلك ثلاثمائة وخمسة عشر جما غَفِيرًا" \_(ابن الى حاتم، وابن كثير) بيرهد بيث ضعيف ٢- اوراصل مين سوال كرنے والے حضرت ابوذر ہى ہیں۔حضرت ابوا مامدانہی سے روایت كرتے ہیں۔ مافظ البوميرى في "اتسحساف السنحيسره المهسره" مين، مافظ ابن حجرف "المطالب العاليه" مين الاستدكر اته صديث كي تخ تح"عن ابي امامة ان اباذر سأل رسول الله مليلية" كالفاظت كي برمنداحه مين حفرت ابوذر والی حدیث بھی اس سند کے ساتھ ہے۔ جبکہ جی ابن حبان میں سندمختلف ہے۔ (بہال يريمي يشخ وحيد الزمان صريح علطي ميس كرے ہيں۔ "احسن الفوائد في تحريج احادیث شرح العقائد" میں لکھتے ہیں: "وروی احمد وابن ابی حاتم عن ابي امامة عنه صلى الله عليه وسلم قال قلت يا رسول الله كم وفي عسدة الانبياء". حالاتكه منداح كى روايت مين قائل ابوامام نبيل بلكه حضرت أبوذر 

# حضرت انس کی روایت:

"عن أنس بن مالك قال قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: بعث الله ثمانية آلاف نبى أربعة آلاف إلى بنى إسرائيل و أربعة آلاف إلى سنى الناس" (منداني يعلى) بيمديث بحل ضعيف منها الناس" (منداني يعلى ) بيمديث بحل ضعيف منها الناس" (منداني يعلى ) بيمديث بحل ضعيف منها الناس " (منداني يعلى ) بيمديث بحل ضعيف منها الناس " (منداني يعلى ) بيمديث بحل ضعيف منها الناس " (منداني يعلى ) بيمديث بحل ضعيف منها الناس " (منداني يعلى ) بيمديث بحل ضعيف منها الناس " (منداني يعلى ) بيمديث بحل ضعيف منها الناس " (منداني يعلى ) بيمديث بحل الناس " (منداني ) بيمديث بعدل الناس " (منداني ) بعدل الناس " (منداني ) بيمديث بعدل الناس " (منداني ) بعدل

ایک روایت میں تعدادا نبیاء ہے: "مائتا ألف و أربع و عشرون ألفا"
دولا کھ، چوہیں ہزار ہے۔ اس روایت کی کتب حدیث میں کی نے تخ تج نہیں گی۔
الحاصل:

حدیث مبارکہ میں میں سے سند کے ساتھ انبیاء کا کوئی معین عدد ندکور نہیں۔اس وجہ سے کوئی عدد معین کرنا میں خربای ۔اللہ عروجل نے بعض کا تذکرہ قرآن میں فرمایا۔ جبکہ بعض دیگر کا نبیاء کی تعداداس سے جبکہ بعض دیگر کا نبیاء کی تعداداس سے حبکہ بعض دیگر کا نبیاء کو انبیاء میں سے ماننا پڑیگا۔اورا گرانبیاء کی تعداداس معین عدد سے کم ہوتو غیر انبیاء کو انبیاء میں سے ماننا پڑیگا۔اورا گرانبیاء کی تعداداس معین عدد سے زیادہ ہوتو بعض انبیاء خارج ہوئے۔دونوں صورتیں صحیح نبیں۔

00000000

سوال: "والسلائكة عباد الله" قرشة كون بين؟ شرح عقا كدكى روشى مين وضاحت كرين.

جواب المائكة في بالك ك ملك اصل مين مكلك، الم كسكون اور بمزه كفي المراح 
اللسنت كنزديك فرشتى تعريف يه به "جسم لطيف نودانى يتشكل بأشكال معتلفة سوى الكلب والعنزيو" جبر جنات وشياطين كا إجهام بهى لطيف بين مروه آك سے بنع بين ملائكه ي تخليق فير ير ب، شرى طاقت بين كرومون في طاقت بين كرومون في طاقت بين كرومون في منهيل، ملائكه مين توالد وتناسل نبين حبكه جنات وشياطين ان صفات سے متصف

، ہیں،ان کی نسل بھی چلتی ہے۔

ملائکہ کے بارے میں بعض لوگوں کاعقیدہ ہے کہ ان میں شرکی طاقت بھی ہے۔ مثلا ارشاد پاک: "وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ السَّجُدُوا لِلَّامَ فَسَجَدُوا إِلَّا اِلْمَارَ بِالْدَارِ اللَّا اللَّارِ اللَّا اللَّامَ اللَّهُ اللَّ

شارح نے اس کا جواب دیا کہ وہ فرشتہ نہیں بلکہ جن تھا۔لیکن چونکہ فرشتوں کی جماعت میں تھااس وجہت استثناء کیا گیا۔اللہ عز وجل نے خودسورہ کہف میں فر مایا کہ اہلیس جن تھا۔فر مایا:''فکستجدگو الآلا إِبْلِيسَ تکانَّ مِنَ الْحِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ''۔

ہاروت وہاروت ہے بھی اعتراض ہوتا ہے کہ وہ بھی عصیان میں مبتلا ہوئے ہیں لہذا فرشتے بھی شریر قدرت رکھتے ہیں۔ اس کے جواب میں شارح فرماتے ہیں کہ بیددونوں فرشتے نہ گناہ کبیرہ میں مبتلا ہوئے نہان سے کفر ہوا، کیونکہ جادوکا صرف سکھا نا کفر نہیں ، بلکہ اس پڑمل کرنا اور اس کی صحت کا اعتقادر کھنا کھڑ ہے۔ ان دونوں پرصرف عما ہے، جیسے ہوکی وجہ سے انبیاء کرام پر ہوتا ہے۔

یباں پرشارح کوشدید وہم ہواہے۔ کیونکہ اُنبیاء پرعتاب عذاب نہیں ہوتا جبکہ ان دونوں کوعذاب میں بتالا کیا گیاہے۔شارح نے ان دونوں سے گناہ کبیرہ کے صدور کا انکار کیا، اور عتاب کو ٹابت کیا۔ حالا نکہ گناہ کبیرہ بھی ای روایت میں ٹابت ہے جس میں عتاب وعذاب ٹابت ہے۔امام حاکم نے مشدرک میں اس حدیث کی سخر تے کی ہے، جس میں ان دونوں فرشتوں اور زہرہ نامی عورت کا قصہ ہے اور سند حدیث بھی سے جے، وافقہ الذہبی لہذا یہاں پرشارح کا جواب بھیدہے۔ دریث بھی سے جے، وافقہ الذہبی لہذا یہاں پرشارح کا جواب بھیدہے۔ رکھی۔ان دونوں فرشتوں میں امتحان کے لئے بیرطافت رکھی اور ان کورب تعالی نے انسانی شکل میں آئے تو پھر گناہ میں بھی مبتلاء انسانی شکل میں آئے تو پھر گناہ میں بھی مبتلاء ہوئے۔لہذاان کی وجہ سے سیار بے فرشتوں پر تھم نہیں لگایا جائےگا۔

# 00000000

سوال: مغراج بیداری میں ہوئی یاخواب میں؟ قائلین معراج (فی الیقظة) اور عدم قائلین کے دلائل بیان کریں۔

جواب: نبی کریم علی کے کے لئے معراج بحالت بیداری مع جمد کے آسان کی طرف، شم السی میا شیاء السلہ من العلی اخبار مشہورہ کی روشیٰ میں حق اور ثابت ہے۔ اور اس کا مشرمبتدع اور فاسق ہے۔

# بحالت بیداری معراج کا انکار:

بحالت بیداری معراج کے منکر دلائل عقلیہ ونقلیہ پیش کرتے ہیں.

دلیل عقلی: فلاسفہ کہتے ہیں کہ موات پرخرق والتیام کال ہے تو معراج میں کس طرح سموات پرخرق واقع ہوا۔ جواب: بحالت بیداری معراج کے محال ہونے کا دعویٰ فلاسفہ کے اصول پر بنی ہے، اصول اسلام میں ایسی کوئی بات نہیں، کیونکہ خرق والیتام سموات پر جائز ہے اور تمام اجسام او پر ہوں یا نیچے متماثل ہیں۔ (یعنی: مشف قله السح قید قلہ بیں) اور اللہ تعالی تمام ممکنات پر قادر ہے، لہذا اگرا کی جسم پر بھی خرق والیتام ممکن ہوتو تمام پر ممکن ہے، اور اللہ عزوج ل سموات کے خرق والیتام پر بھی قادر ہے، لہذا تمہارا پہر شہر درست نہیں۔

دلیسل فسقسلی حضرت معاویرض الله عندمعراج کے بارے بیل فرماتے ایس "کانت رؤیا من الله تعالی صادقة" (رواه الثعلبی و الماوردی) کر پیتو نیج خواب می تھے۔ اور حضرت عائشرضی الله عنها فرماتی بیل "مها فقد جسد

رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولكن الله اسرى بروحه "(رداه الطمرى في تهذيب الآثار) بعنى:معراج كي رات محطيط كاجسم غائب بيس بواله المجارات معطوم بواكم معلوم بواكم معلوم بواكم معلوم بواكم معلوم بواكم معلوم بواكم معراج حالت بيدارى بين بيس بوكي تقي

جواب: مصنف نن والمعدواج لرسول الله ملك في اليقظة بشخصه الى المسماء ثم الى ماشاء من العلى " كقول سان الوكول كارد كما جوحفرت عائش اور حضرت معاوية رضى الله عنها كان اقوال ساستشهاد كرت هوئ تهم بين كرمعراج نيندكي حالت مين بوئى بربيت المقدل تك "مع الجمد" توقر آن سنابر معراج نيندكي حالت مين بوئى بربيت المقدل تك "مع الجمد" توقر آن سنابر بين المرد بوصرف روحاني معراج كومن بين المقدل تك بوئى الدين المالاد بين المالاد بين المالاد بين المقدل كمال كيا كربحالت بيداري معراج صرف بيت المقدل تك بوئى اور" ثم الى ماشاء " اختال كي طرف اثاره بين كم المحفل في كما جنش في المالاد بين المالاد بين المالاد بين المقدل تك بعض في كما عرش تك بعض في المالاد بين المال

دوسراجواب بیہ کے ''دؤیا" سے مراد''دؤیا" بالعین ہے۔اگر چہشہور
استعال ''دؤیا" کا''منام" میں ہے۔ حضرت معاویۃ رضی اللہ عنہ کے اثر کاجواب بیہ
جسی ہے کہ آپ معراج کے زمانے میں حاضر نہ تھاس کئے کہ آپ سلح حد بیبیہ کے
دن اسلام لائے ہیں اور بیدونوں معراج کے بعد ہیں۔ تو حاضرین
(عربن الحظاب اور عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنها) کی روایت رائج ہے، جس میں
صراحت ہے کہ معراج حالت بیداری میں ہے۔

قول عائشہ میں "مافقد" کامعیٰ ہے کہ آپ کا جسداطہردو تے عائب نہیں ہوا۔ بلکہ جسدروح کے ساتھ تھا اور معراج جسداوردوح جمیعا کی تھی۔ یابیہ جواب ہے کہ آپ معراج کے زمانہ میں حاضر ہی نہی کہ ابھی آپ کی شادی نہ ہو گی تھی بلکہ آپ تو یا پیدا ہی نہ ہوئی تھی اگر ہوئی بھی تھی تو ایسے من میں تھی کہ صبط سے نہ ہو۔ تو عاضرین کی حدیث را جے۔ احتساف ميس قول فصل: معران مين جواحاديث واردين (خصوصاليح بخاری کی )ان ہے صرافتا معلوم ہوتا ہے کہ معراج بجالت بیداری مع جسم ایک مرتبہ ہے۔ اور حالت منام میں متعدد مرتبہ ہے۔ حالت منام میں قبل از بعثت بھی ہے اور بعداز بعثت بھی۔ حالت منام میں معراج پرمتعددا حادیث منقول ہیں، یہاں پرصرف ايك صديت براكتفا كرتا مول - "عن أنس بن مَالِكٍ عن لَيْلَةِ أُسْرِي بالنَّبِي صَبِلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ مَسْجِدِ الْكَعْبَةِ جَاءَهُ ثَلَاثَةُ نَفَر قَبُلَ أَنْ يُوحَى إِلَيْهِ وَهُو نَائِم فِي مُسْجِدِ الْحَرَامِ فَقَالَ أَوَّلَهُمْ أَيُّهُمْ هُو فَقَالَ أَوْسَطُهُمْ هُو جُيرُهُمْ وَقَالَ آخِرُهُمْ خُذُوا خَيرُهُمْ فَكَانَتَ تِلْكَ فَلَمْ يَرَهُمْ حَتَّى جَاء واليلة أخرى فيها يرى قلبه والنبي صلّى الله عَليه وسَلَّم نَائِمَة عَيْنَاهُ وكلا يَنَامُ قَلْبُهُ ... " حضرت انس بن ما لك رضى الله تعالى عنه نبي كريم الله كي معراج كاذكرفر مارے منظے جومنجد حرام سے شروع ہوئي هي زول وي سے يہلے آب كے پاس تين فرشة (امام عيني فرمات بيل كه بيتين فرشة حضرت جرئيل وميكائيل واسرافيل تھے) آئے اور آپ مبحد حرام میں سور ہے تھے۔ ان میں سے ایک کہنے لگاوہ کون میں کے بہتر کو کے لو پھروہ غائب ہو گئے اور انہیں دیکھانہیں گیا یہاں تک کہ پھر ایک رات (لینی معراج والی رات ) کوآئے اور نبی کریم الله کی آئیس سور بی تھیں کیکن أب كا قلب مبارك بين سوتا تقااور جهادا نبيائي كرام كي أنكهيس سوتي تفيل كيان ول مبيل موتا تفا چرحفرت جرئيل آب كوكرا مان كى طرف چره كيا صريت كالقاظ "خدوا خيرهم" أي: لأجل أن يعرج به إلى السماء

### Marfat.com

لیمی معراج پر لے جانے کیلئے ان میں ہے بہترین کولو۔ یہی وہ معراج ہے جوروحانی طور پر حالت خواب میں ہوئی۔ اور یہ بل از بعثت تھی۔ پھر بعثت کے بعد جسمانی معراج کیلئے بھی یہ تنیوں حاضر ہوئے اور ساتھ براق لے کر آئے۔ ان دونوں واقعات میں کئی سال کا دقفہ ہے۔ (عمدة القاری، فتح الباری)

بیت المقدی تک اسراء قطعی ہے ثابت بالکتاب ہے اسکا انکار گفر ہے، اور زمین سے
آسان کی طرف شہور ہے اور آسان ہے 'المی ما شاء اللہ " تک آ حاد سے ثابت
ہے۔ پھر تھے یہ ہے کہ نبی کر پم اللہ ہے نے اپ رب کواپنے قلب سے دیکھانہ کہ اپنی آنکھوں سے۔ و قبال جبری ل فی صفہ قلب النبی مائٹ " قَلْب و کیمی فید آنکھوں سے۔ و قبال جبری ل فی صفہ قلب النبی مائٹ " قَلْب و کیمی فید آنکون سے معتقان و عینان بھی تان "(رواہ المدار می) ۔ آپ آلی کادل کیا ہی مضبوط دل ہے، اس کے دو شنے والے کان ، دود کھنے والی آئکھیں ہیں (پھر کیا قریب کیا بعید ، کیا محسوس و کیا غیر محسوس ، سبر کا احاظہ ہے۔ جہت ، قرب و بعد تو ظاہر کی کان ، آئکھ کے لئے ہے )۔

**ተተቀ** 

سوال: مجزات وكرامات يرشرح عقائد كى روشى مين ايك نوث كليس.

جواب: مجرواور کرامت دہ امرے جوعادت کے ظاف ہو،اور عام انسان اس کے کرنے سے عاجز ہوں۔ اگر نبی سے صادر ہوتو مجروہ اور دلی سے صادر ہوتو کرامت ہے۔

معجزہ کی تعریف "مجزہ 'اعازے منتق ہے۔ اعاد کامنی ہے کسی کوعاجز کر نامجز معنی عاجز کرنے والی اصطلاح بین بجزہ کا کالفظ محصوص معنی و مقہوم کیلئے استعال ہوتا ہے۔

مجرہ میں ضروری ہے کہ وہ نبی علیہ السلام کی منشاء کے مطابق ہو۔ جھوٹا مدی النوۃ کوئی دعوی کرے اور وہ اس کے منشاء کے خلاف ظاہر ہوتو اسے مدی النوۃ کوئی دعوی کرے اور وہ اس کے منشاء کے خلاف ظاہر ہوتو اسے "اہانت" کہتے ہیں۔ جیسے مسیلمہ کذاب نے ایک کانے شخص کی آئھ پر ہاتھ رکھا کہ درست ہو جائے تواس محص کی جوآئکھ بچے تھی وہ بھی ضائع ہوگی۔

معجزہ میں سی صروری ہے کہ وہ اعلان نبوت کے بعد ہو، اعلان نبوت

سے قبل نبی کے ایسے خارق عادت امورکو 'ار ہاص' کہا گیا ہے۔

کوا صف: ستارخ علیه الرحمة اولیاء اورائلی کرامت کے بیان میں فرماتے ہیں: کہولی فرمات ہو، طاعت ہیں: کہولی فرمات ہو، طاعت جیکی عادت وصفات کاعارف ہو، طاعت جیکی عادت

مو، اور گنامول سے کوسول دور ہو، دنیا کی لذتو ل اور شہوات کا اسیرینہ ہو۔

ولی کی کرامت ہے: "ظهور أمر خارق للعادة من قبله غیر مقارن لدعوی النبوة" دعوی نبوت کے بغیراس کی طرف سے خارق عادت امر کا ظاہر ہونا، پیولی کی کرامت ہے۔

فحارق عادت امور اگرعام مؤمن سے صادر ہوتو اسے معونت ' کہتے

بین ،اوراگر کافروجادوگرے صادر ہوتواہے 'استدراج '' کہتے ہیں۔

# مُعَبِزَاتُ وكرامات كااثبات:

"الله عزوجل في انبياء ورسل كودوانتيازي چيزول من نوازا هـ ايك علم،

دوسری چیز مجزہ کے ذریعے تائید علم اصل نبوت، اور تائید دلیل نبوت ہے۔ چنانچہ اللہ عز وجل اپنے رسولوں کے ہاتھ پراٹی قدرت کے ایسے کرشے طاہر فرما تا ہے جن کا انسانوں سے صدور عادة محال ہوتا ہے۔ جس سے دیکھنے والوں کو اس بات کاعلم ضروری حاصل ہوجاتا ہے کہ جن کے ہاتھوں پر بینشانیاں ظاہر ہوئی ہیں وہ اللہ کے رسول ہیں، اوراپ وی رسالت میں سے ہیں مجزات انبیاء تو اتر کے ساتھ ثابت ہیں، اوراس ہیں کی کو انکار نہیں۔

کرامات میں معزلہ کا اختلاف ہے۔ معزلہ اولیاء کی کرامات ہیں مانتے۔ ان کی دلیل مدہے کہ اگر ولی کے لئے کرامت مانی جائے تو اس کامبجزہ کے ساتھ اشتہاہ بیدا ہوگاءاور یوں ولی اور نبی میں فرق کرنامشکل ہوگا۔

معتزلہ کواس بات کے متعدد جواب دیے محصے ہیں۔ سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ قرآن باک میں بکٹرت کرامات کا بیان موجود ہے۔ مثلا سلیمان علیہ السلام کے دربار میں آصف بن برخیا کی کرامت کہ کئی ماہ کی مسافت پر دور بلقیس کے تخت کو بیک جھینے سے پہلے عاضر کردیا۔ ای طرح مریم وزکریا علیماالسلام کا قصہ وغیر ذلک قرآن میں موجود ہیں۔

صحابہ کرام اور دگیر اولیاء سے تواتر کے ساتھ کرامات ثابت ہیں۔ مثلاً مشرت علی کرم اللہ عنہ کا نہاوند مصرت علی کرم اللہ عنہ کا کرامات بے شار ثابت ہیں، حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا نہاوند میں ساریہ کو آواز دینا، آپ کا دریائے نیل کو خط لکھنا، حضرت خالد بن ولید کا زہر نوش کرنا، وغیر ذلک سب کرامات ہیں۔

معتزلہ کا یہ کہنا کہ اس میں مجزو کے ساتھ اشتیاہ ہے ہالکل لغویات ہے۔ کیونکہ مجزو کی تعریف میں میہ بات گزری ہے کہ مجزو میں دعوی نبوت ضروری ہے، جبکہ کرامت میں ولی اگر متابعت نبی کا افکار کردے اورخودا ہے آپ کوستفل مان لے

Marfat.com

**سهٔ ال**: خلفاء کی فضیلت اور ترتیب خلافت پرنو ش<sup>لک</sup>صیں۔

#### مراتب فضيلت :

افضل البشر بعد الأنبياء بالتحقيق ابوبكرالهديق رضى الله عند الإنبياء بالتحقيق ابوبكرالهديق رضى الله عند بيس بيس بيس بيس بيس بيس بيس اقرار وبيان ہے۔ آپ كے بعد حضرت عمر فاروق، حضرت عمان و والنورين، اور حضرت على المرتضى رضى الله عنهم كى على الترتيب افضليت پرسلف صالحين، المسنت كا اتفاق ہے۔
حضرت ابوبكر رضى الله عنه كى افضليت پرنص قرآنى اور بكثرت احادیث مبادكه موجود بیس، نبى كريم الله عنه كى افضلیت پرنص قرآنى اور بكثرت احادیث مناورت كى، اورا پن بعد خودا بنى امت كا امام مقرر فرماديا۔
مشاورت كى، اورا پن بعد خودا بنى امت كا امام مقرر فرماديا۔
مشاورت كى، اورا پن بعد خودا بنى امت كا امام مقرر فرماديا۔
مشاورت كى، اورا بن بعد خودا بنى امت كا امام مقرر فرماديا۔
مشاورت كى، اورا بن بعد خودا بنى امت كا امام مقرر فرمادیا۔
مشاورت كى، اورا بن بعد خودا بنى امت كا امام مقرر فرمادیا۔
مشاورت كى، اورا بن بعد خودا بنى امت كا امام مقرر فرمادیا۔
مشاورت كى، اورا بن بعد خودا بنى امت كا امام مقرر فرمادیا۔
مشاورت كى، اورا بن بعد خودا بنى امت كا امام مقرر فرمادیا۔

## Marfat.com

رسول بینی حضرت علی وغثان کوخنی الله عنهما ہے محبت رکھنا ،اورموز وں پرمسح جائز جاننا ، بیہ اہلسدت کی نشانیاں ہیں۔(العنابیہ)

## ترتيب خلافت:

جس ترتیب پرخلفاء اربعہ نے خلافت کی ہے یہی اللہ عزوجل کا فیصلہ تھا،اوراس پرامت کا اتفاق واجتماع ہے۔

خلافت پر بھی تمام کا اتفاق ہوا۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے وفات سے قبل چھ نام منتخب فرمائے کہ ان میں ہے کسی پر انفاق کرنے کے بعد خلیفہ چناجائے، وہ نام بیر ہیں :عمّان بن عفان ،علی بن اُبی طالب، عبدالرحمٰن بن عوف ،طلحة بن عبيداللہ، زبير بن العوام ،سعد بن اُبی وقاص رضی اللہ عنہم یا بی ای اصحاب نے حضرت عبدالرحمٰن بن عوف کو تکم بنایا کہ آپ جو فیصلہ فرما کینگے ہم اس پر راضی ہونگے ، آخر الا مرآب نے (اپنے موافاتی بھائی) حضرت فرما کینگے ہم اس پر راضی اللہ عنہ کے حق میں فیصلہ کر دیا، آپ کے اس فیصلہ کو بمع حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ کے قبول کیا، اسطرح حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی خلافت پر بھی علی رضی اللہ عنہ سب نے قبول کیا، اسطرح حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی خلافت پر بھی

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت کے بعد حضرت علی بن اُبی طالب رضی اللہ عنہ سے بڑھ کرکوئی خلافت کے اہل نہ تھا، تمام صحابہ کرام نے آپ کے بیعت کی ،اور با جماع صحابہ خلیفہ منتخب ہوئے۔

جفرت على بن أبي طالب رضى الله عند كے بعد يجھ عرصه امام حسن عنهى كى خلافت رہى، يول خلافت كاتب ساله عرصه پورا ہوا جس كى خررسول كريم الله في فلافت كاتب ساله عرصه پورا ہوا جس كى خررسول كريم الله في يكون بعد ذلك المملك "كريم المنظاف تا ما يكون بعد ذلك المملك "كريم خلافت مير بے بعد تيس سال ہوگى اس كے بعد با دشاہت ہوگى (منداحم) بعد با دشاہت ہوگى (منداحم) بعد با دشاہت ہوگى (منداحم) ب

#### مدت خلافت

### Marfat.com

نے صلح فرماتے ہوئے حصرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے حق میں دستبر دار ہو گئے۔ یوں تمیں سال کاعرصہ پورا ہوا۔

#### \*\*\*

سوال: (والسسلمون لا بدلهم من امام) امامت كبرى كى تعريف وشرائط بيان كريس، كياعورت سريراه حكومت بن سكتى ہے؟۔

جبواب : مسلمانوں کے لئے امام کا ہونا ضروری ہے جو کدا حکام شرعیہ کونا فذ کر نیوالا ہو، حدوں کو قائم کر نیوالا ہو،ا نکے جھکڑوں کومٹانے والا ہو،ا کے لشکروں کی تیاری کر نیوالا ہو،صد قات لینے والا ہو،اور جمعوں اور عیدوں کو قائمکر ،اور حقوق پر قائم ہونے والی شہادت کو قبول کرے اور جھوٹے بچوں اور بچیوں کا نکاح کرائے جنکا کوئی ولی نہیں ہوتا۔

امام کے لئے ضروری ہے کہ وہ ظاہر ہو کہ لوگ اس کے پاس اپنے مسئے پیش کرسکیں۔ اگرامام ظاہر نہ ہوتو یہ تمام مقاصد حاصل نہیں ہونے۔ شیعہ کے زدیک امام موی کاظم رضی اللہ عنہ کے بیٹے '' محمہ القائم'' امام بیں گردشن کے خوف سے ظاہر نہیں بین ، ان کے ظہور کا انظار ہے ، اس وجہ ہے آنہیں ''المہ منتظر ''کہا جاتا ہے۔ جب ظاہر ہوئے تو دنیا کوعدل وانصاف سے بھر دیئے۔ گرشیعہ کا یہ عقیدہ ورست نہیں ، کونکہ زمانہ ظہور میں بھی وشمن ہوئے تو پھر خفاء لازم ہوگا، دوسری بات ہی جاکہ اس میں تو بین ائمہ بیں ، کہ ان عظیم القدر ائمہ کے بارے میں یہ بات کہی جائے کہ وہ دشمن میں تو بین ائمہ بیں ، کہ ان عظیم القدر ائمہ کے بارے میں یہ بات کہی جائے کہ وہ دشمن سے خوف رکھے ، بہت ہی مشکل سے خوف رکھے ، بہت ہی مشکل سے خوف رکھے ، بہت ہی مشکل

امام کے لئے بن سی کے کے فروری ہے کہ وہ قریش سے جوقریش کا غیرا مام بیل بن سکتا۔ امام کے لئے بنی ہاشم یا اولا دعلی کی کوئی تخصیص نہیں۔قریش "ننصر بن کنانه" کی اولاد ہیں۔رسول کریم الیسے کا شجرہ نسب درج ذیل ہے۔

محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصى بن كلاب بن مرة بن كعب بن لوىء بن غالب بن فهر بن مالك بن النضر بن كنانة بن خزيمة بن مدركة بن إلياس بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان ـ

علوی اور عباسی بنو ہاشم ہیں۔حضرت عباس رضی اللہ عنہ اور حضرت ابوطالب دونوں' عبدالمطلب بن ہاشم' کے بیٹے ہیں۔ اور خلفاء ثلاثہ قریش ہیں۔ حضرت ابو بکر اور حضرت عمر رضی اللہ عنہا کا نسب'' کعب بن لویء' میں، حضرت ابو بکر اور حضرت عمر رضی اللہ عنہا کا نسب'' کعب بن لویء' میں، جبکہ حضرت عثمان کا نسب' عبد مناف' میں رسول الله علیہ سے ماتا ہے۔

○فأبوبكر ابن أبى قدافة عثمان بن عامر بن عمرو بن كعب بن لوىء، ○و عمر ابن الخطاب بن نفيل بن عبد العزى بن رباح بن عبد الله بن قرط بن رزاح بن عدى بن كعب \_ ○و عشمان ابن عفان بن أبى العاص بن أمية بن عبد شمس بن عبد مناف\_

امام كے لئے قریش ہونا اس لئے ضروری ہے كہ حضوط اللہ فلے نے فرمایا كه "الائمة من قویش" امام قریش سے ہیں۔لہذا غیر قریش کے لئے امام بننا جائز نہیں۔

حدیث پراعتراض ہے کہ بیرحدیث خبرواحد ہے اور خبر واحد سے احکام منبد

اسکاجواب میہ ہے کہ اگر چہ بیخبر واحد ہے کیکن حضرت ابو بکر صدیق نے صحابہ کرام کے مجمع میں اسے بیان کیا اور ان میں سے کسی نے بھی اسکا انکار نہیں کیا تو اب اس بات پراجماع ہوگیا کہ ام قریش سے ہوگاغیر قریش سے امام نہیں ہوسکتا۔ اب اس بات پراجماع ہوگیا کہ امام قریش سے ہوگاغیر قریش سے امام کا '' معصوم'' ہونا شرط نہیں ، انبیاء کرام سے علاوہ کوئی بھی معصوم امام کا '' معصوم'' ہونا شرط نہیں ، انبیاء کرام سے علاوہ کوئی بھی معصوم

نہیں ہے۔ ای طرح امام کے لئے شریعت میں معصوم ہونے کی کوئی شرطنہیں ہے۔
عصمت کی حقیقت میہ ہے کہ اللہ عزوجل کسی میں (اختیار وقد رہ کے ساتھ) گناہ کی
طاقت ہی ندر کھے، اور میصرف انبیاء کا خاصہ ہے اس وجہ سے ان کا ہر کام'' اسوہ حسنہ''
اور قابل انباع ہے۔

امام کے لئے میر بھی ضروری نہیں کہ وہ من کل الوجوہ اینے زمانہ میں سب سے افضل ہو۔ بلکہ بھی مفضول کی امامت کبری دفع مفاسد کے لئے ضروری ہوتی ہے۔

ہاں ولایت مطلقہ کی باتی شروط کا پایا جانا ضروری ہے بینی اسکامسلمان ہونا اس طلقہ کی باتی شروط کا پایا جانا ضروری ہے۔ اس طلقہ کی باتغ ہونا ،اور مرد ہونا ضروری ہے۔ کیاعورت سربراہ حکومت بن سکتی ہے؟

**ተተተተተ** 

نسؤال: "تجوز الصلوة خلف كلبر و فاجر لقوله عليه السلام: "صلوا خلف كلبر وفاجر"، ولأن علماء الأمة كانو يصلون خلف الفسقة وأهل الهواء والبدع من غير نكير". ترجم كرين اورائ كور نظردك كريتا كي كريتا كريتا كريتا كي كريتا كريتا كريتا كريتا كريتا كريتا كريتا كري كريتا كر

نماز ہر نیک وبد کے پیچے جائز ہے کیونکہ آپ ایک کا فرمان ہے: کہ 'ہر

نیک وبد کے پیچھے نماز پڑھو'،اورعلاءامت کا اسی پڑمل تھا کہ وہ بغیر کسی انکار کے (فاسقوں،برعتیوں) کے پیچھے نماز پڑھتے رہے ہیں۔

نماز کے جائز ہونے کی وجه: نمازی امات کیا عصمت کوئی شرطنیں جسے کہ شیعہ شرط کرتے ہیں۔ عصمت کیوں شرط نہیں اس لیے کہ نبی کریم اللہ نے فرمایا: "صلوا خلف کل بروفاجر" ای پرصحابہ کرام کا اجماع ہے اور علماء امت

فاسقول کے پیچھے نماز پڑھتے تھے من غیر نگیراور یہی حال اہل ہواء وبدع کا ہے۔

بعض اسلاف مسيمنع بهي نقل ہے جيسے كدامام اعظم ابوحنيفه رحمه الله ليكن

اس منع کوکراهت پرمحول کیا گیا ہے اور ریہ بات تو یقنی ہے کہ ان کے پیچھے نماز مکروہ ہے اور مید بات تو یقنی ہے کہ ان کے پیچھے نماز مکروہ ہے اور حدیث صرف جواز کو بیان کرنے کیلئے ہے۔

ضروری وضاحت بیجوازاں وقت تک ہے جب فسق اور بدعت حد کفر

تک نہ لے جائیں آگر حد کفر تک پہنے جائے ، لزوم کفریا التزام کفر کا مرتکب ہوتو پھر

بالا تفاق عدم جواز ہے۔ یہاں پرایک وضاحت بھی ضروری ہے کہ: نماز اور اس میں

تمام تبیجات واُذکار کی قراءۃ ''انثاء ''ہے۔ یہاں تک کہ قراءۃ قرآن اللہ عز وجل

کے کلام کی حکایت ہے گرنماز کے اندر سورہ فاتحہ (جو کہ قرآن کی پہلی سورت ہے) کے

الفاظ '' حکایت '' اور معنی ''انثاء ''ہے۔ دلیل وہ حدیث قدس ہے جس میں رب کر یم

نے فرمایا: ''قسمت المصلاۃ بینی وبین عبدی نصفین و لعبدی ما سال ''
البحدیث رواہ مسلم وغیرہ اس میں سورہ فاتحہ کے متعلق ہی بیان ہے۔ اور

امت مرحومہ کااس پراجماع ہے۔ اگر کوئی شخص نمازیا نماز کا کوئی حصہ حکایت کی صورت میں پڑھیگا، تو نہاں کیا بی نماز ہوگی اور نہ ہی اس کے پیچھے کسی اور کی نماز ہوگی۔اوراس قول کا قائل خرق اجماع کا مرتکب ہوگا۔ دیگرفرق اسلام اگراصول اسلام میں موافق ہیں بضروریات دین میں سے
سی ایک کے بھی منکر نہیں ، رسول التھ اللہ کے " بہد میسع میا جیاء بید " تقدیق
کرتے ہیں اور انکی بدعت اور فسق حد کفر تک نہ ہوں توان کے بیچھے بھی ٹمار جا تزہے۔
معتز لہ کے نزدیک ایمان کا ہونا ضروی نہیں بلکہ کفر کا نہ ہونا ضروری ہے اور فاسق کو یہ
نہ کا فرکہتے ہیں نہ مؤمن تو چونکہ فاسق کا فرنہیں لہذا اس کے بیچھے تماز جا تزہے۔
نہ کا فرکہتے ہیں نہ مؤمن تو چونکہ فاسق کا فرنہیں لہذا اس کے بیچھے تماز جا تزہے۔

سوال: کیابری، قاس وفاجر کی نماز جنازه جائز ہے؟

جواب الل قبل من سيكونى بحى جب وه اپنى بدعت اور فسقى كى وجد سيكافر ند بواى كا جنازه پر ها جائيگا ـ حديث مباركه من وارد به كه مسلمان كه مسلمان كاوپر پانچ حق بين ايك ان من جنازه بهى به - "حق المسلم على المسلم خمس : د السلام و عيد د المريض و تشميت العاطس و اتباع المجنائز و إجدابة المدعوة " \_ اور حفرت على رضى الله عند سيم فوعاروايت به : "مِن أصل المدين المصلاة خلف كل بر و فاجر و الصلاة على من مات من أهل القيلة"

لہذامسلمان جیما بھی ہواس پر جنازہ ہوگا۔ اگر چداس کودوران گناہ آل بھی کردیا گیا ہوگا۔ اگر چداس کودوران گناہ آل بھی کردیا گیا تو بھی اس کا جنازہ ہوگا۔ اس طرح خودشی کرنے والے کا جنازہ ہوگا۔

\*\*\*\*

سوال: شرح عقائد میں نہ کوراہلست کے چندعقا کدکا تذکرہ کریں۔

صحابه کا ذکر:

صحابی رسول الله وہ خوش نصیب انسان ہے جس کی رسول الشوالية كے

ساتھ حالت ایمان میں ملاقات ہوئی ہو،اوراسی ایمان پراس کی وفات ہوئی ہو۔اگر صحبت کے بعد مرتد ہوجائے اور پھراسلام قبول کرے تو احناف کے نز دیک اس کی صحبت باطل ہے، مثلا اُشعث بن قیس۔

سارے صابہ کرام رضوان الله علیم عادل بین، الله تعالی ان سے راضی ہے اور وہ الله سے راضی بیں۔ الله عزوجل نے قرآن پاک میں صحابہ رسول الله کی تعریف کی ہے۔ ارشاد پاک ہے تک کا استحداد کا کہ تعدید کے الله کا کہ تعدید کی کہ تعدید کا کہ تعدید کے کہ تعدید کا کہ تعدید کے کہ تعدید کا کہ تعدید کا کہ تعدید کا کہ تعدید کے کہ تعدید کا کہ تعدید کے ک

روسرى جگرارشاد بن آلا تسجد قومًا يؤمنون بالله واليوم الآخو يؤادًون مَنْ حَادَّ اللّه وَرَسُولَهُ وَكُو كَانُوا آبَاءَ هُمْ أَوْ أَبْنَاءَ هُمْ أَوْ إِخُوانَهُمْ وَكُو كَانُوا آبَاءَ هُمْ أَوْ أَبْنَاءَ هُمْ أَوْ إِخُوانَهُمْ وَكُو كَانُوا آبَاءَ هُمْ أَوْ أَبْنَاءَ هُمْ أَوْ إِخُوانَهُمْ أَوْ عَنْهُ وَيَعْتُ مَا لَا يَعْمَ الْإِيمَانَ وَأَيْلَاهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَاتٍ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمُ وَيُدُخِلُهُمْ جَنَاتٍ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمُ وَيُدُخِلُهُمْ جَنَاتٍ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمُ وَيَدُخِلُهُمْ جَنَاتٍ تَجْرِى مِنْ تَحْرِي أَلَا لَهُ وَلَا إِنَّ حِوْرَبُ اللّهُ عَنْهُمُ وَرَقْ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ عَنْهُمُ وَرَحْ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُمُ الللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

ال کے علاوہ اللہ عزوجل نے قرآن پاک میں جار مقامات پر صحابہ سے راضی ہونے کا اعلان فرمایا سے سورہ المائدہ، آیت ۱۹ اسورہ التوبہ، آیہ

أحاديث مباركه مين صحابه كرام كے مناقب بكثرت موجود ہیں۔اوررسول الله الله الله الله المام من طعن كرن من عن فرمايا بدرسول الله الله في فرمايا: "لَا تَسُبُوا أَصْحَابِي لَا تَسُبُوا أَصْحَابِي فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ أَنْفُقَ مِثْلَ أَحُدٍ ذَهَبًا مَا أَدْرَكَ مُدَّ أَحَدِهمْ وَلَا نَصِيفُهُ" كميرك صحابہ کو برا بھلانہ کہنا۔ اگرتم میں ہے کوئی راہ خدامیں احدیباڑ جتنا سوناخرج کرڈانے تووہ ہمارے کسی صحافی کے خرج کئے ہوئے ایک مدجو کے برابر ہیں بلکہ اس کے نصف كيمى برابرنيس (مسلم)- و قسال ركسول السكيد صيلى البليد عبليد وسلم "أَكْرِمُوا أَصْحَابِي، فَإِنَّهُمْ خِيَارُكُمْ" (مصنف عبدالرزاق) ـ وقال رُسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: " اللَّهُ اللَّهُ فِي أَصْحَابِي، اللَّهُ اللَّهُ فِي أُصْبِحَابِي، لا تَتَخِذُوهُمْ غَرَضًا بَعُدِي، فَمَنْ أَحَبَّهُمْ فَبِحْبِي أَحَبُّهُمْ، وَمَنْ أَبْغَضَهُمْ، فَبِبغُضِي أَبغُضَهُمْ، وَمَنْ آذَاهُمْ، فَقَدْ آذَانِي، وَمَنْ آذَانِي، فَقَدْ آذَى اللَّهُ، وَمَنْ آذَى اللَّهُ فَيُوشِكُ أَنْ يَأْخُذُهُ مِيرِ عِصَابِكِ إِرعِينَ خداے ڈرنا،میرے بعد انہیں تقید کا نشانہ ند بنانا، جوان سے محبت کریگا تو میری محبت کی وجہے، اور جوان سے بغض کر یکا تو میری وجہ ہے، جس نے انہیں تکلیف دی (در حقیقت)اس نے مجھے تکلیف دی،اورجس نے مجھے تکلیف دی (در حقیقت)اس نے التذكو تكليف دى، اور جوالله كو تكليف ديتا به تو الله عز وجل السه جلدى عذاب ميس گرفنار کردیگا (سنن التر مذی)\_

ان احادیث سے تابت ہوتا ہے کہ صحابہ کرام کو کسی بھی صورت بیں طعن کرتا منع ہے، باعث ہلاکت و گرائی ہے۔ صحابہ کرام کے درمیان جومناز عات ہوئے، یا ان کی آپس میں ایک دوسر سے پرطعن نقل ہے، ان سے ہمیں کوئی سروکار نیس ای کی باتوں کی جہال پر تاویل موجود ہے وہات پر اگر ہم ان کی ذاتوں میں طعن کریکے تو

صرف این آخرت کی بربادی کاسامان کرینگے۔

شارح العقائد علامه تفتازانی آخر میں اپنا قول بیان کرتے ہیں: "و السحق

أن رضى يـزيـد بـقتـل الـحسين واستبشاره بدلك وإهانة أهل بيت المنبى عليه السلام مما تواتر معناه وإن كانت تفاصيله آحاداً، فنحن لانتـوقف فى شأنه بـل فى إيمانه، لعنة الله عليه وأنصاره وأعوانه " كُرْ يَرِيكا المحسين رضى الله عنه كشهادت يررضا اورخوشى ، الل بيت كرام كى تو بين متواتر كـ درجه ميل هـ، الل وجه هـ، الل وجه عنه ميزيدكى شان بى ميل توقف نبيل كرت بلكه متواتر كـ درجه ميل هـ، الل وجه عنه ميزيدكى شان بى ميل توقف نبيل كرت بلكه متواتر كـ درجه ميل ميردد بيل ) مدكار و الله كامول ميل ) مدكار و معاونين يرالله كي لعنت بوئ .

# جنت کی بشارت:

صحابہ کرام میں سے جس جس کورسول التعلق نے جند کی بیثارت دی، ان کے ہارے میں ہماراعقیدہ ہے کہ وہ جنتی ہیں ،ان میں عشرۃ مبشرۃ بھی ہیں اور دیگر صحابہ کرام بھی مثلا حضرت فاطمہ جسنین کریمین وغیرہم شامل ہیں (جن صحابہ کرام کو، ان صحابہ کرام کے علاوہ کی معین فخض کے بارے میں ریکہنا کہ 'جنتی ہے' یا'' دوزخی ہے' جائز نہیں ۔غیب دانی کا دعوی اور اللاعز وجل پرجرات ہے۔ صرف یہ کہا جائے گا کہ مؤمنین'' جنتی ہیں' اور کافر'' دوزخی ہیں'۔

# مسح على الخفين:

سفر وحصر میں مسم علی انحفین اہل سنت کے نزدیک جائز ہے۔ احادیث مشہورہ سے ثابت ہے۔ حصرت ابو بکر وعلی رضی اللہ عنہمانے مسافر کے لئے تین دن و رات ، اور مقیم کے لئے ایک دن و رات کی مدت روایت کی ہے۔

رات ، اور مقیم کے لئے ایک دن ورات کی مدت روایت کی ہے۔

حضرت حسن بھری رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ میں نے ستر صحابہ کوسے علی الحقین

حضرت امام اعظم فرماتے ہیں کہ جیکتے سورج کی طرح روثن دلائل کی وجہ اے وہ مسح علی الحقین "کے جواز کافتوی دیا۔" مسح علی الحقین "کے جواز کافتوی دیا۔"

حضرت امام کرخی فرماتے ہیں کہ جوسے علی انتقین کو جائز نہیں سمجھتا اس کے مسلم علی انتقاب کے مسلم علی انتقاب کے م مسلم میں میں منتخب م

کفر کا خطرہ ہے، کیونکہ اس برآ ٹارمتواتر کے درجہ میں ہیں۔ مسال اور سرور میں اور میں میں میں اور میں میں میں میں میں میں

الحاصل جورج على الخبين كوجا ترجين جامتاه وبرعي بيء اللسنت بي خادرج في

#### نبيد تمز:

''نبیز''کی برتن (عام طور پرمٹی کا پکایا ہوا برتن مثلا منکا، ہانڈی) میں کجھور
یا انگور پانی میں ڈال کر بچھ دن رکھا جاتا ہے حتی کہ اس پانی میں مٹھاس اور بختی آجاتی
ہے، سکر (نشہ) آنے ہے تبل وہ پانی ''نبیز'' کہلا تا ہے۔ اور سکر آنے کے بعد شراب
ہے۔ شراب پینا ( کم ہویا زیادہ ) کسی بھی مقدار میں جائز نہیں۔ روافض ہرتنم کے
''نبیز'' کو بھی جرام کہتے ہیں، مگر اہل سنت اس کی حرمت کے قائل نہیں۔

ابتداءاسلام میں شراب کی حرمت کے ساتھ ان تمام برتنوں کا استعال بھی معنوع ہوا جس میں شراب بنائی جاتی تھی ،" نبیذ" بھی چونکہ انہی برتنوں میں بنا کرتا تھا اس وجہدے" نبیذ" کی بھی ممانعت مشہور ہوئی، پھر جب شراب کی حرمت راسخ ہوئی تو اس وجہدے" نبیذ" خود حرام نہیں۔ یہی اہل سنت کا برتنوں کے استعال کی اجازت ہوئی۔ لہذا" نبیذ" خود حرام نہیں۔ یہی اہل سنت کا عقد و سر

عبارت میں "الفقاع" سے مراد جو، گذم سے بنائی جانے والی شراب ہے۔

انبیاء و اولیاء کے مواقع: کوئی بھی ولی انبیاء کے مقام اور درجہ کؤبیں
پاسکتا۔ چاہے وہ شب وروز عبادت وریاضت کرتا ہو۔ کیونکہ انبیاء ان تمام صفات
سے متصف ہوتے ہیں جواولیاء میں پائی جاتی ہیں۔ اس کے علاوہ انبیاء کرام معصوم
ہیں، سوء خاتمہ ہے ما مون ہیں، ان پر دحی البی نازل ہوتی ہے، اور فرشتے ان کے
خادم ہوتے ہیں، انبیاء براہ راست اللہ کی طرف سے تبلیغ پر مامور ہیں۔ اور اولیاء ان
سابقہ تمام صفات سے محروم ہیں۔

لہذافرقہ 'کرامیہ' کاریکہنا کہ ولی کا نبی سے اُفضل ہوناممکن اور جائز ہے،
الیکفراور کمرائی ہے۔اللہ کا نبی دوصفات سے منصف ہوتا ہے 'نبوت' اور 'ولایت'
الیکفن لوگوں کوائی میں ترودر ہا ہے کہ کونسا مرجبہ اُفضل ہے، کسی نے مرتبہ نبوت اور کسی

نے ولایت کوتر نیجے دی ہے۔

احسک ام شاریعت کی پابندی: احکام شریعت کی ابندی میں سارے مسلمان برابر ہیں۔کوئی بھی عاقل بالغ مسلمان کسی بھی وجہ سے اس مقام تک نہیں پہنچ سکتا کہ اس سے اُوامرونوائی ساقط ہوجا کیں۔

بعض او گوں نے ہیات کی ہے کہ بندہ جب اللہ عزوجل سے بہناہ محبت

کرنے گے اور اس کا قلب صاف ہوجائے اور یغیر نفاق کے وہ ایمان کو جبول کر ہے ، تو

اس سے امرو نہی ساقط ہوجائے ہیں۔ اور اللہ عزوجل اس کو کبیرہ پرگناہ نہیں ویتا۔

بعض نے ہے کہا کہ اس سے صرف عبادات فلا ہری ساقط ہوتی ہیں۔ اس کی
عبادت صرف یہ ہوتی ہے کہ وہ اللہ عزوجل کی ذات وصفات میں غور وفکر کرتا رہے۔
عبادت صرف یہ ہوتی ہے کہ وہ اللہ عزوجل کی ذات وصفات میں غور وفکر کرتا رہے۔

عبادت صرف یہ ہوتی ہے کہ وہ اللہ عزوجل کی ذات وصفات میں غور وفکر کرتا رہے۔

عبادت صرف یہ ہوتی ہے کہ وہ اللہ عزوجل کی ذات وصفات میں غور وفکر کرتا رہے۔

عبادت صرف یہ ہوتی ہے کہ وہ اللہ عزوج کی دات وصفات میں غور وفکر کرتا رہے۔

عبادت صرف یہ ہوتی ہے کہ وہ اللہ عزوج کی دائی ہیں کہ یہ با تیں کفر وگر ابی ہیں۔ کہ ان تمام میں سارے لوگوں میں سب سے کامل اُنہاء کرام ہیں ، خاص کر سید البشر اللہ میں سب سے کامل اُنہاء کرام ہیں ، خاص کر سید البشر اللہ میں سب سے کامل اُنہاء کرام ہیں ، خاص کر سید البشر اللہ میں سب سے کامل اُنہاء کرام ہیں ، خاص کر سید البشر اللہ میں سب سے کامل اُنہاء کرام ہیں ، خاص کر سید البشر اللہ میں سب سے کامل اُنہاء کرام ہیں ، خاص کر سید البشر اللہ میں سب سے کامل اُنہاء کرام ہیں ، خاص کر سید البشر اللہ میں سب سے کامل اُنہاء کرام ہیں ، خاص کر سید البشر اللہ میں سب سے کامل اُنہاء کرام ہیں ، خاص کر سید البشر اللہ میں سب سے کامل اُنہاء کرام ہیں ، خاص کر سید البشر اللہ میں سب سے کامل اُنہاء کر اُنہ ہوں کی میں سب سے کامل اُنہاء کر اُنہ کر اُنہ کی کر سید میں سب سے کامل اُنہاء کر اُنہ کر سید کر اُنہ کر اُ

بوں میں مورے ورل میں مب سے مل بیاء ورم ہیں، ماں رحید براہد کے بیارے حبیب اللہ کامل ہیں۔ اس کے باوجود وہ احکام شرع کے مکلف ہیں۔ رہایہ ارشاد: "إذا أحب الله عبداً لم يضره ذنب" کرائلہ عزوجل جب کسی کو جوب بنالیتا ہے تو کوئی گناہ اے نقصان نہیں پہنچا تا ( گنز العمال)۔ اس کامعنی میہ کہ کاناہ سے کہ اللہ عزوجل اس کی حفاظت فر ہا تا ہے اور اسے گنا ہوں سے دور رکھتا ہے کہ گناہ اسے ضرر میں ڈال سکے۔ یہ عن نہیں کہوہ (بزرگ) شتر بے مہار بن گیا جو چا ہے کرتا میں جہاں چا ہے منہ مارتار ہے، گناہ اسے ضرر نہیں دیگا۔

السلسه عروجل سے فاامیدی: ایمان نام بی "بین النحوف والسر جاء" کا الله عروجل بے صدم بربان، رحمان ورجم ب، الله عزوجل ستار ب غفار ب الله کی رحمتوں سے تا اُمیدی کفر ب ارشا دربانی ہے: "إِنَّهُ لَا يَنِفُسُ مِنْ وَوْحِ السَّلِي اللّهِ وَاللّهِ الْكَافِرُونَ " (سورة بوسف) كمالله كي رحمتون سے کافری ورق السّله إلّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ " (سورة بوسف) كمالله كي رحمتون سے کافری

نا اُمیرہوتے ہیں۔

كساهسان كى تصديق: كائن كاتعدين كفر بررول ياك الشاء كاارثاد به "مَنْ أَتَى كَاهِنُا فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ فَقَدُ كَفُر بِمَا أَنْزِلَ عَلَى مُحَمَّد مَنْ أَتَى كَاهِنَا فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ فَقَدُ كَفُر بِمَا أَنْزِلَ عَلَى مُحَمَّد مَنْ اللهِ الر).

کائن وہ خص ہے جو ستقبل میں پیش آنے والے واقعات کی خبر دے اور اسرار کی معرونت اور غیب سے آگاہ ہونے کامدی ہو۔

"نجومی" اگرستاروں کی جال سے استدال کرے اور بطریق طن کے وئی خبر دے تو کفر نہیں، جیسے طبیب نبض و کچھ کر مریض کے بارے میں خبر دیتا ہے(نبراس)۔ اور اگر بغیراستدلال کے علم یعنی کا دعوی کرے تو کفر ہے۔
علم عید کے قدقدق:

"غیب" وہ امور ہیں جنکا ادراک نہ تو حواس سے ہو،اور نہ ہی بطریق استدلال کے عاصل ہو۔ بیلم اللہ عزوجل کے ساتھ خاص ہے۔ اللہ جسے چاہتا ہے اس علم سے بچھ جھے عطا فرما دیتا ہے۔ اس وجہ ستہ اللہ عزوجل کاعلم" ذاتی "اورجسکو عطا فرمائے اس کاعلم" عطائی" ہوگا۔ فرمائے اس کاعلم" عطائی" ہوگا۔ وہ علم جو جو اس سے بیابالضرورہ میا دلیل سے ثابت ہوؤہ علم غیب نہیں۔

علم غیب میں وکٹر لوگور کی کومغالطہ ہوتا ہے، وہ امور جوغیب سے بیس ہوتے انہیں بھی علم

غیب سے شارکرتے ہیں۔ مثلا: انبیاء کرام کواللہ عزوجل علم غیب بھی عطا کرتا ہے۔ مگر
انبیاء کرام کی اکثر با تیں وتی البی سے ماخوذ ہوتی ہیں۔ انبیاء کرام میں اللہ عزوجل علم
ضروری پیدا فرما دیتا ہے تو ان کے لئے دور ونزدیک، روشیٰ وتاریکی، دیوار ودیگر
پردوں کی قیدختم ہوجاتی ہے۔ انبیاء کرام کے لئے کا کتاب سے پردے اٹھا دیئے
جاتے ہیں۔ تو وہ تمام عالمین پرنظرر کھتے ہیں، لوح محفوظ پڑھتے رہتے ہیں۔ اس وجہ
جاتے ہیں۔ تو وہ تمام عالمین پرنظرر کھتے ہیں، لوح محفوظ پڑھتے رہتے ہیں۔ اس وجہ
الہام کی صورت میں کوئی علم ہوتو وہ بھی (اس کے لئے) غیب نہیں۔
الہام کی صورت میں کوئی علم ہوتو وہ بھی (اس کے لئے) غیب نہیں۔
الہام کی صورت میں کوئی علم ہوتو وہ بھی (اس کے لئے) غیب نہیں۔

سوال: (والنصوص على ظواهرها) كاتشرت كرير-

جواب: کتاب الله اورسنت رسول الله کی نصوص وعبارات کوان کے ظاہر یہ بی محمول کیا جائے گا۔ بینی وہی معانی مراد ہوئے جوشر بعت یا افت سے بالصرورہ معلوم ہوں۔ (دونص : عام ہے چاہے تکام ہو، مفسر ہو، حقی ہو، مشکل ہو، مجمل ہو، یا منشابہ ہو سب کوشال ہے)۔

ہاں جب دلیل قطعیٰ قائم ہو کہ اس مقام پر ظاہری معنی مراد بیں تو بھراس ظاہر ہے اس نص کو بھیرا جائےگا۔ مثلا وہ آیات جن میں اللہ عزوجل کے لئے جسم، جہت، مکان ثابت ہوتا ہے وہاں پر دلیل قطعی قائم ہے کہ یہاں پر ظاہری معانی مراد

لہذا نصوص کے ظاہر کو چھوڑ کر باطنی معانی لینا، جیسا کہ اہل باطن طاحدہ

کرتے ہیں 'الحاد' ہے۔ان کو باطنیہ کہا جاتا ہے کہ بینصوص کے ظاہر کا انکار کرتے ہیں اوران کا مقصد صرف بیہ ہے کہ شریعت پڑمل نہ ہو۔

فود: بعض ارباب سلوك محققين صوفياء كرام جوكة صوص كوان كے ظاہر

یر بی مانتے ہیں وہ بسا اوقات ان نصوص کے باطنی معانی بھی بیان کرتے ہیں اورظاہری معانی کے ساتھ طبیق بھی پیش کرتے ہیں، یہ بالکل مجھے ہے بلکہ یہ معرفت وعرفان کے کمال برشاہدہے۔

الاست النافر المائده لوگول کے کسی فعل کامردوں کو فائدہ مل سکتا ہے؟ لیمن ایصال انواب جائز ہے۔

جواب: الل سنت كاعقيده بكرنده انسان جب كى وفات پانے والے كے لئے وعا كرتا ہے ياس كى طرف سے صدقہ ديتا ہے تواس وعاميں اس فوت شده كے لئے افتح ہے، اوراس كا تواب اسے ملتا ہے۔ عام طور پراس مسئلہ كو (ايصال ثواب) كے نام سے ذكر كيا جاتا ہے۔

احادیث مبارکہ میں صراحت کے ساتھ بیان ہے کہ ذندہ کی دعا کا مردے کو فائدہ ہوتا ہے۔ اور اللہ کو فائدہ ہوتا ہے۔ اور اللہ عن مردے کی سفارش کی جاتی ہے۔ اور اللہ عزوجل ان حاضرین کی سفارش قبول بھی فرما تا ہے۔

دعااورصدقہ کے بارے میں رسول پاکستائی کاارشادے:"السدعساء پسرد البسلاء" (السّسلفی فی الفوائد) ۔ دوسری جگہرمایا: "المصدقة تطفیء \*غضب الرب" (صحیح ابن حیان)۔

ان طرح احادیث مبارکہ میں ایصال تواب کا ذکر بھی موجود ہے۔ رسول ایک حقاقہ کا دکر بھی موجود ہے۔ رسول ایک حقاقہ کا در شادہ ہے: "إِذَا مَاتَ الْبَانْسَانُ انْفَطَعَ عَمَلُهُ إِلَّا مِنْ ثَلَاثَةٍ مِنْ

صدَقَةٍ جَارِيةٍ وَعِلْمٍ يُنتَفَعُ بِهِ وَوَلَدٍ صَالِحٍ يَدُعُو لَهُ " لَيْنُ وَالْمَانِ فِي مِرَابِ اللهِ مرتابِ اللهُ كَالْمُ منقطع ہوجاتا ہے مگر تین (بندے ایسے ہیں جنگا عمل جاری رہتا ہے منقطع نہیں ہوتا، اس انسان) ہے جس نے صدقہ جاریہ دیا ہو،اور (دوسرا وہ انسان) جس نے ایساعلم سیکھا اور سکھایا ہوجس سے نفع اٹھایا جارہا ہو،اور (تیسرا وہ انسان) جس نے ایساعلم سیکھا اور سکھایا ہوجس سے نفع اٹھایا جارہا ہو،اور (تیسرا وہ انسان) جس کا بیٹا نیک ہواور اس کی مغفرت ) کے لئے دعا کرتا ہو' (تر ندی)۔

حضرت ابن عباس كى روايت يلى بين المست فى قبره إلا شبه الغريق المتغوث ينتظر دعوة من أب أو أم أو ولد أو صديق ثقة فإذا لحقته كان أحب إليه من الدنيا وما فيها وإن الله ليدخل على أهل القبور من دعاء أهل الدنيا أمثال الجبال وإن هدية الأحياء إلى الأموات الاستغفار لهم والصدقة عنهم" \_(جامع الاحاديث للسيوطى)\_

#### الحاصل:

عبادات کی دونتمیں ہیں۔عبادات مالیہ عبادات بدنیہ دونوں میں کھ انسان کے اوپر لازم ہے اور کچھ نفل۔ مثلا: عبادات بدنیہ ہے فرائفن، ہواجبات، ہیکسنن موکدة، ہیکسنن غیرموکدة، ہیکا اورنوافل پرمشمل ہیں۔ اس طرح عبادات مالیہ کے فرائض (مثلا: صاحب نصاب پر ذکواة)، ہیکہ واجبات (مثلا: بوڑھے عاجز والدین کا نفقہ)، ہیکہ نوافل لازمہ (مثلانقیرمساجد وغیرہ)، ہیکہ نوافل مستحبہ (مثلا: مناکین کوکھانا کھلانا) پرمشمل ہیں۔

بندہ پر جوفرض یا واجب ہے (سنن مؤکدہ واجب کے مشابہ ہے ای کے علی میں داخل ہے) اسکانو اب کسی اور کوئیس بخش سکتا۔ باقی کوئی بھی عبادت ہواس کا فواب کسی داخل ہے ) اسکانو اب کسی اور کوئیس بخش سکتا ہے۔ جا ہے وہ دوسر اانسان زندہ ہو یا وقات یا چکا ہو۔

# معتزله كا اختلاف:

معتزلہ(ایصال ثواب) کے قائل نہیں۔ان کے زوریک زندہ کے کسی فعل کا مردوں کو فائدہ نہیں۔ان کی دلیل میہ ہے کہ اللہ عزوجل کی قضاء میں کوئی تبدیلی نہیں اور ہرنفس کواس کے ممل کی جزاء دی جائے گی۔

معتزلہ کے رومیں میہ جواب دیا گیا ہے کہ جب شارع علیہ السلام نے مردہ کے لئے زندوں کی دعااوران کی طرف سے صدقہ، خیرات کے نفع بخش ہونے کی خبر دی ہے تو ال پرايمان لا ناواجب بـ اورآيت مباركه "وأن كيس لِلْإنسان إلا مَا سَعَى" تين باتول كى وجه كلى الظاهر بين ب- ١٦٠ بيآيت منسوخ ب بقول تعالى: " وَالْنَذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعْتُهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَانِ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ " \_ ﴿ آيت ا مذكوره اورفر مان الى "والسله يضاعف لِمَن يَشَاء " مي بظا برتعارض ب- حسين بن فضل فرمات بين "ليس له بالعدل إلا ما سعى وله بالفضل ما شاء الله تعالى" كهدل كالقاضانويبي بكر مرف اس كاعمال براس كاحساب مو، مكرالله الميخ فضل سے اس كے تواب ميں اضافہ بھى فرما تا ہے اور اس كے رشتہ داروں كے مل کا نواب (ان کے بخشنے کے بعد) اس کے حساب میں شامل فرما تا ہے۔ 🏠 آبیت میں انسان سے مراد کا فرانسان ہے۔جس کی موت کفریر ہوا ہے کسی کے مل کا تواپ مهیں ملکا۔جیسا کہ احادیث میں اس کے شواہرموجود ہیں۔ (تفاسیر)

ቁ ቁ ቁ ቁ ቁ ቁ ቁ ቁ ቁ ቁ ቁ ቁ ቁ

**سوال**: "أشراط الساعة" يرنوث لكيس\_

جواب: قيامت كي نشانيال دوسم كي بيل- المنظر الط السساعة الكبرى. المنظر الشراط الساعة الصغرى.

قیامت کی بری نشانیال دس میں ۔ ۱۲ خسروج الدجال اللہ ننوول

عيسى عليه السلام ﴿ إِياجوج وماجوج ﴿ ﴿ ﴿ الخسوف الثلاثة وفي المسرق، والمغرب، وجزيرة العرب) ﴿ الدخان ﴿ الدخان الشمس من مغربها ﴿ الدابة ﴿ النار التي تحشر الناس. قيامت كي چيو أي نثانيان بهت زياده بين، إن مين عي چنددرج ذيل بين. ويامت كي چيو أي نثانيان بهت زياده بين، إن مين عي چنددرج ذيل بين. ويامت كي چيو أي نثانيان بهت زياده بين، إن مين عنددرج ذيل بين. ويامت كي چيو أي نثانيان بهت زياده بين، إن مين عنددرج ذيل بين. ويامن العمامر وإعمار الحراب (ويرافي آباداور آباديان فراب كي المين كي )\_

- انتفاخ الأهلة (تاريخ كاظست عاند برانظرآ يركا)
- ن تسطاول رعاة البهم في البنيان \_(جرواب برى برى عمارتول كما لك بن كاليك دوسر عدك ساته مقابله كرينكي)
- ن المسقداند المسلمان المحاف الوجوه كأن وجوههم المسجان المسطوقة رامسلمان المحاق المسلمان المحاف المسلمان المحاف المسلمان المحاف المسلمان المحاق المسلمان المحاف المسلم الم
- نعال الشعر (الي توم ي الأوم المنتعلون نعال الشعر (الي توم ي جي الزائي موگ جن كے جوت بال كي موكئي جن كے جوت بال كے بنے موسلكے)

#### Marfat.com

ہوتا)۔ ( فتنه ید حل حوها بیت کل مسلم (ایا فتنہ جو ہر سلمان کے گھر داخل ہوگا)۔ ( فقطع الأر حام ۔ ( صلد تحی نبیس ہوگی )

ن كثرة القراء وقلة الفقهاء \_ (قرآن يرصفوا ليزيوه، اور بمجهن واليرسم واليرسم واليرسم واليرسم واليرسم موتكر) \_

ن كثرة المال \_(مال بهت بوكاء آج برفض أرور بق ب)

الأيسلم الرجل إلا على من يعوف (اوسرف جائے والے كوسلام كرينگے)

🔾 موت الفجاة \_ (موت احيا تك واقع بوگي)

البسقارب الزمان، فتكون السنة كالشهر، ويكون الشهر كالجمعة، وتكون الشهر كالجمعة، وتكون البين وقت كى موكى، وتكون البوم كالساعة (يعنى وقت كى موكى، كوئى بحى كالساعة ولي بين وقت كى موكى، كوئى بحى كام دل جمعى سين بين كريگام بينون بين وه كام بين موسكي گاجو بمفتول بين بونا حاضة قا) -

اعشارهم (فرات من جبل من ذهب يقتتل عليه الناس، فيقتل تسعة اعشارهم (فرات من وفي يهار ظام مردو نگر).

O پشرب النحمر ۔ (شراب کثرت سے بی جائے گی)

كيظهر الزنا \_(بدكارى عام بوكى)

O عقل العلم \_(علم المحاسك كا)

O يكثر الجهل \_ (جهالت برُ هما يكي)

O يكثر الهم \_(غم زياده بوكل )

O يلتمس العلم عند الأصاغر \_(كم عمراستاذبن جاكميّك )

**ተከተተ ተ** 

بومسيح شرح عقائد

۱۷۸

سؤال: (المجتهد قد يخطي ويصيب) كَاتُو تَحَ **جواب**: "مجتهد" وهخص جومسائل اعتقاديه، اورمسا کے لئے اپنی طاقت صرف کرتا ہو۔ بشرطیکہ اس محص کوا کا ملئہ حاصل ہو۔ " مجتبد" کی دوسمیں ہیں: ۱۲ مجتبد مطلق این مجتبد مقید مجتبد مطلق ہیں يجر دو انواع بين: ١٠٠٠ مطلق على الاطلاق غيرمنسوب، مثلا إنمه أربعه- ١٠٠٠ منسوب،مثناا امام أبو بوسف ومحد . مجتهدمتنيد كي بعض كے نز ديك دونوع بيں: ۴۶: مج في المذهب، اور جن مجتهد في الفتوى والترجيح اور بعض كيزو يك مقيد كي سِاليَّة مجتهد عقليات ليني مسائل أضليه مين اور شرعيات يعنى مسائل فبرعيه مين عقلیات ہے مراد وہ اُمور جو دلیل عقلی ہے ثابت ہو۔مثلا ''د

المحالة كى وجه المام ال

الل اختلاف في دجه الله بين الله بات كاندر اختلاف كرمسائل إجهة ديه مين الله كالحكم الملك من عين من بالله كاون علم من بخرس مك مجهد بينيا م الله الله عارات الله الله الله المعين المنه المنهد المعين المنهاد في الله عام عين أنبيل، بلكه محبز النيئة الجنهاد كي جوسم وبي علم الني هيه يني اكثر معز له كالديب المياب-اس صورت ميس حق متعدد بهي موطليات منظل قي كاناقض وضومونا أما م الوطنيف المُكِنْ وَيَكِ ، اور غَير ناقض مونا امام شافلي كنز ديك من الله الله كاليك معين المام ہے مران پر ولی دلیل نہیں ہے بلکہ اس سے طلع مونا ایک اتفاق ہے اور خطا كرين والنا كواجنها وكالمحنت كالواب غلاكا بيبعض فقهاء اور منكلمين كالمربب ن كالديب بيد الله المالية كاليك علم عين في أوراس يرويل طلى قائم موكا في الرئ الرئ قول محققين كالمرب بهاورات وشارح في من المراحي وشارح مجتهدت محتم بإن كامكلف نبيل كيونكه علم في موتاب اس وجه تقاجع أجتباد مير خطاكرنے والانه صرف معذور نے بلكہ وہ عنداللد ما جور بھی ہے۔ صرف اتنااختلاف الميكان الانجهال خطاابتداء وانتهاء (يعني ركيل وهم دونول مين ) نهار ما الشرف انتهاء (ليعنى صرف علم ميل) ت- يبلانول في الومنطور ماتريدي أور بعص مشائح الم ب-جبكددوسراتول صدرالشربعيكا عقارب، ادرامام اعظم كتول يمي يني منظافيم constitution ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) ( [ ] ) (

شارح نے بعض او قات مجتبدے طن وہونے پر جارد کیلیں پیش کی ہیں۔ ين: قرآن ياك ميں حضرت داود اور حضرت سليمان عليها السلام كے قصہ ميں الله عز وجل نے حضرت سلیمان کوچیج بتیجه تک پہنچایا۔اگر جه حضرت داود بھی ما جور تھے۔ احاديث بين وارد يهد" إذًا حَكم الْحَاكِم فَاجْتَهَدُ ثُمَّ أَصَابَ :☆ فَلَهُ أَجُرَانِ. وَإِذَا حَبَّكُمَ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَخُطأً فَلَهُ أَجُو" . (مَنْفَلَ عَلَيْهُ) قیاس مظہر ہے'' مثبت''نہیں ( یعنی قیاس خودستفل دلیل نہیں )لہذا قیاس سے جو تھم ثابت ہوگا و معنی سے تی ثابت ہوگا۔ اور اس بات پرسب کا اتفاق ہے کنص کے ساتھ جو (محکم) ٹابت ہووہ ایک ہی ہوتا ہے۔ نصوص سے جواحکام ثابت ہیں وہ تمام کے لئے مکسال ہیں مثلا حرمت شراب سب کے لئے ہے۔ای طرح جواحکام اجتماد سے ثابت ہوتے ہیں وہ بھی سب کے لئے بکسال ہونے جا ہے۔ تو اگر ہر مجہدصواب پر ہوتا (اور اس پر خطامکن نه بوتی) تو پھرایک ہی چیز کا دومتضاد چیز وں کے ساتھ متصف ہونالازم آئیگا۔جو کہ سے نہیں۔مثلا مثلث (وہ نبیز جس کے دوثلث ایکانے سے خٹک ہوجائے اور ایک مکث رہ جائے) احزاف کے نزدیک مہاج ہے جبکہ بعض کے نزدیک حرام ہے۔ شارح فرماتے ہیں مزیر تفصیل کے لئے تلوئ شرح تنقیح (وتوضیع) کا مطالعه کمیاجائے۔'

**ተተተተ** 

سهال: بشروطائكه بين تفضيل كے مسئله پرنوث تكھو؟ الل سنت ومعتزله كے درميال اسمئله بين وطائكه بين فضيل كے مسئله بين وطاحت كريں۔ اس مسئله بين كيا اختلاف ہے؟ وضاحت كريں۔

جواب

مددهب اهل سنت: بنوآدم (بشر) اورفر عية (ملك) برأيك مي دوطبقات

بیں۔ رسل، وغیررسل۔ ہر طبقہ میں رسل اصل ہیں۔اور ان دونوں طبقات میں افضلیت کی تفصیل مید ہے کہ بنوآ دم کے رسل (انبیاء) رسل ملائکہ سے افضل ہیں۔ رسل ملائكه وه بین جوالله نعالی سے وی لیتے ہیں اور تمام فرشنوں ، اور دیگر مخلوقات تک

مجررسل ملائكدافضل ميعامة البشرسد عامة البشرسة مراد اولياء، صلحاء، بين فاسق توبهائم كى طرح بين -اورعامة البشرافضل بعامة الملائكه---دليسل افسضليت: رسل ملائكه كافضليت عامة البشريداجماع يدابت -- جبكدرسل بشرك رسل ملائكه ير، اور عامة البشركي عامة الملائكه يرافضليت كي

(1): الله تعالى في ملائكه وكم وياكه وه أوم عليه السلام كو حدد كري على وجد التعظيم والتسكويسم جيك كقرآن مجيد ميس رب العزست البيس كى حكايت كرتے ہوئے فرما تا ب-"أرأيتك هَلَا اللَّذِي كُوهُت عَلَى" الىطرح دوسرى جكه حكايت فرمانى:" إِ قَالَ أَنَا حَيْثُ مِنْهُ خَلَقَتَنِي مِنْ نَارِ وَخَلَقْتُهُ مِنْ طِينِ " اور حَكمت كا تقاضا بهي يهي ہے کہ ادنی کو محم دیا جائے ،اعلی کو مم بیس دیا جاتا۔

(2): الله عزوجل كفرمان: "وعَلَم آدَمَ الأسماء كُلَّها" يسيم برابل الاستان كو بخوبي مدبات مجهة في بكراس مع فرشتون برآ دم عليه السلام كي افضليت كوبيان كياعميا ، كملم ك زيادتى اس بات كانقاضا كرتى بي كداسكى زياده عزت وتكريم كى جائے۔ (3):"إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى أَدُمُ وَنُوحًا وَأَلَ إِبْرَاهِيمَ وَأَلَ عِمْرَانَ عَلَى

العالمين "كراللدعزوجل في النكوعالمين برفضيلت دى، اورفريسة بهى عالمين مي داخل بيلبداان عيمى ان كوفسيلت حاصل بوئى \_

(4): انسان فضائل وكمالات علميه وعمليه حاصل كرتا ہے۔ باوجوداس كے كدانسان كو

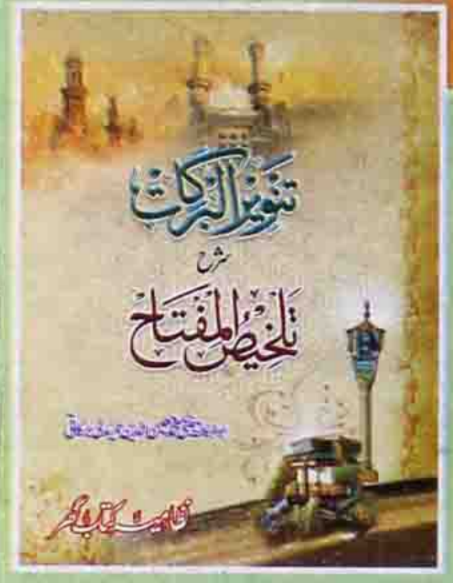
جب ان موانع کے باوجود طاعت میں کمال حاصل کرتا ہے تو فرشتوں پرافعل ہو جاتا ا جسم" ادبه وصوريه") سے پاک ہیں۔ عجیب وغریب کاموں پر قادر ہیں آ آماضی اور

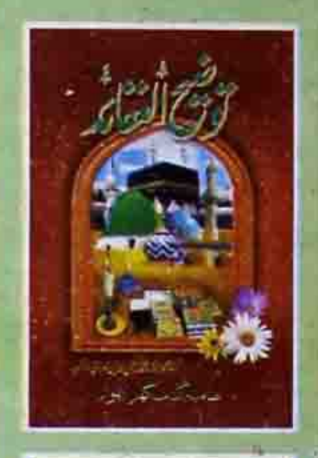
# Marfat.com

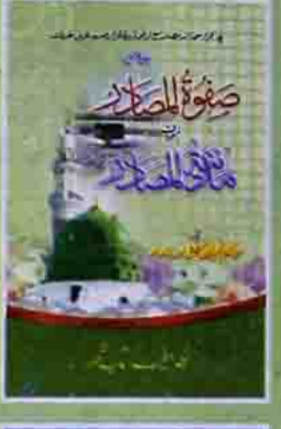
افضل ہونا سمجھ میں آتا ہے۔ جواب: نصاری نے عیسی علیہ السلام کی شان کو دیکھتے ہوئے۔ ہوئے۔ ہیں۔ کونکہ آپ اللہ کے رعبی ہونے سے انکارکیا، اور کہا کہ آپ اللہ کے بیٹے ہیں۔ کونکہ آپ مجرد ہیں آپ کا کوئی باپ نہیں، مردوں کوزندہ کرتے ہیں۔ تو اللہ عزوجل نے ان کاردکیاء کہ عیسی علیہ السلام کے تو صرف باپ نہیں جبکہ وہ مخلوق جواس معنی میں علیہ السلام سے بھی اعلی ہیں کہ انکا باپ بھی نہیں، ماں بھی نہیں (یعنی فرشتے) وہ بھی اللہ کے بندے اور عباد ہیں، انہیں اس سے کوئی عار نہیں اور نہ ہی عیسی علیہ السلام کوکوئی عار ہے۔ لہذا یہاں پر ترقی صرف ''تج د'' میں ہے، اس سے شرف علیہ السلام کوکوئی عار ہے۔ لہذا یہاں پر ترقی صرف ''تج د'' میں ہے، اس سے شرف کمال پر استدلال شیح نہیں۔

والله سبحانه وتعالى أعلم بالصواب واليه المرجع والمأب وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

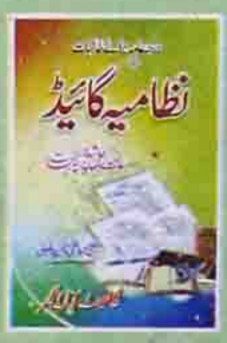
# قابل مُطالعہ کے کارین ا

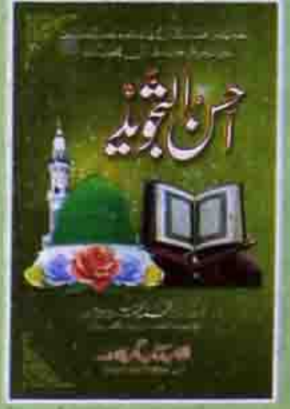




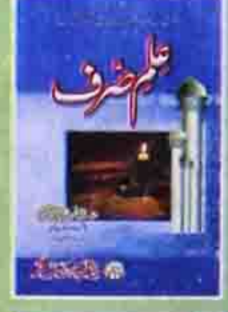




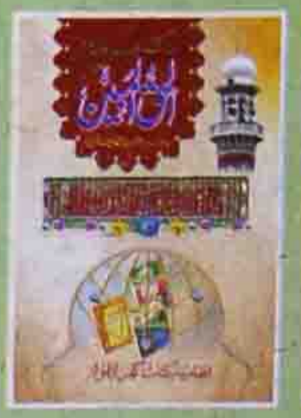




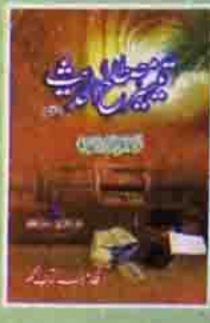
















Cell:0301-4377868 JANU 17 10007 10007